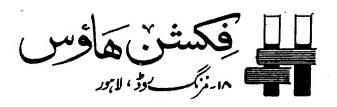
# بری مولی ال

والشرمبارك على



### جمله حقوق محفوظ ہیں

نام كتاب بدلتي موئي تاريخ

واكثر مبارك على **- نکش ہاؤ**س

18\_ مزعك رود كليمور

نول: 7249218, 7237430

پروڈ کشن ظهور احمد خان / رانا عبدالرحمان = ایم سرور معاون

يرنثرذ المطبعت العربيد لابور . رياظ سردرق

اشاعت *•*1997 قيت

-/120 روپ

انتساب

حیدر آباد سندھ کے ماہر امراض چیم و اکثر مجاہد صدیقی کے نام (ان کی محبت' خلوم' اور علم دوستی کے اعتراف میں)

| 7          |                              |                   |                | پیش نقط                   |                                         |
|------------|------------------------------|-------------------|----------------|---------------------------|-----------------------------------------|
|            | ول                           | عدا               | <b>&gt;</b>    |                           |                                         |
| 9          | 4                            |                   |                | <b>خاص</b> و عام          | 1                                       |
|            | وم                           | تصيد و            |                |                           |                                         |
| 19         | •                            |                   |                | ملائلی اور ماریخ          | 1                                       |
| 24         |                              |                   |                | موای تاریخ                | 2                                       |
| 30         |                              |                   | کی تاریخ       | امریکہ اور کالوں ک        | 3                                       |
| 33         | ?                            | ماے               | لیے ککمنی      | باکتان کی آریخ            | 4                                       |
| 38         |                              | ਜ਼ਾ <b>ਪ</b><br>ਪ | ۔<br>کی بنیاوس | ا ارے ملام تعلیم          | 5                                       |
| <b>15</b>  |                              |                   |                | سیاست اور کوم             | 6                                       |
| 50         | بیای جامتیں                  | ii 47             |                | جموری ماست                | i                                       |
| 55         | i قوی پرست سای جماعتیں       |                   |                | تطمياتى سإى بماعتيں       | iii                                     |
| 60         | ۱ سیای کارکن اور ان کی خدمات |                   |                | هنميي اورساي عاعي         | v                                       |
| 65         | vi پاکستان اور سای عمل       |                   |                | فوج اور ساست              | vii .                                   |
| <b>58</b>  |                              |                   |                | ریاست اور فرو             | 7                                       |
| 73         | ا منید فسری اور معاشره ا     | ii <b>7</b> 0     |                | ریاست اور معاشره          | i                                       |
|            | · ·                          | 75                |                | معاشره ادر انهانی توانائی | iii                                     |
| 78         | -                            |                   | ے ۔۔۔۔         | فضيات اور نظر             | . · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| <b>8</b> 0 |                              |                   |                | حقيم مخصيتين اور لوگ      | i                                       |
| 34         |                              |                   |                | وشمن کی تلاش              | 9                                       |
| 37         |                              |                   |                | تام اور تعصب              | 10                                      |
| 0          |                              |                   |                | بو رہے لوگ                | 11                                      |
| 13         | •                            |                   | نظريات         | موت کے بدلتے              | 12                                      |

|    | 96    |                                          |        |      | کھے دانثوروں کے حوال                | 13          | į |
|----|-------|------------------------------------------|--------|------|-------------------------------------|-------------|---|
|    | 101   |                                          |        | 2    | عیسائی مشنری اور مناظم_             | 14          |   |
|    | 105   |                                          |        |      | جنت کی تاریخ                        | 15          |   |
|    | 113   |                                          |        |      | جنت کی ناریخ<br>جنم کی ناریخی تشکیل | 16          |   |
|    | 119   |                                          |        |      | خانه بدوش                           | 17          |   |
| ÷  | 130   |                                          |        |      | کیا مامنی منروری ہے                 | 18          | 4 |
|    | 134   |                                          |        | ?    | آری <sup>ج</sup> کیول ختم ہو رہی ۔  | 19          |   |
|    |       |                                          |        | . •  | •                                   |             | 1 |
|    |       | بول نهیں سکھتے؟                          | ہے ک   | أريخ | حصه سوم: ہم ت                       |             |   |
|    | 142   |                                          |        |      | تعارف                               |             |   |
| i  | 146   |                                          |        |      | پڻ لفظ                              |             |   |
|    | 148   | آرخ کیا وریافت کل ہے؟                    | ii     | 147  | باریخ کی ایمیت<br>ایریخ کی ایمیت    | i           |   |
|    | 153   | مبرس یا رکونٹ کن ہے!<br>سیائی کا خون     | iv     | 151  | سائنی <b>طریقه</b> کار              | iii         |   |
|    | 157   | پین میں وقاداریاں<br>اندمی وقاداریاں     | vi     | 155  | یجائی سے اٹھار                      | v           |   |
|    | 160   | مکرن کا فطرت محکومت کی فطرت              | viii   | 159  | اندهي اخبارتي                       | vii         |   |
| Y  | 163   | رے کا تاریخی عمل<br>آمرینے کا تاریخی عمل | x      | 161  | حکومت کی اقسام                      | ix          |   |
|    | 167   | چر کا دھوکہ<br>چر کا دھوکہ               | xii    | 165  | بنیادی نقص                          | xi          |   |
|    | 171   | چرکا احتکام                              | xiv    | 170  | بيركا يميلاؤ                        | <b>xiii</b> |   |
| į  | 174   | مات کی خواہش<br>طالت کی خواہش            | xvi    | 173  | ۔ جرکے ذریعے تق                     | , xv        | 1 |
|    | . 177 | وعده کی اجمیت اور دعده بورا کرنا         | xviii  | 176  | مصلحت اور تنگ نظری                  | xvii        |   |
|    | 180   | جگ کے جرافیم                             | xx     | 179  | بنگ کی ایتدا                        | xix         |   |
|    | 185   | جنگ کے بور                               | xxii   | 182  | براقیم کیے پمیلتے ہیں               | xxi         |   |
|    | 188   | جگ كۆردكتا                               | xxiv   | 186  | خ کا فریب                           | xxiii       |   |
|    | - išò | معلدول کا قریب                           | xxvi   | 189  | یہ وجوکہ کہ موجودہ دشمن مخلف ہے     | XXV         |   |
|    | 193   | طاقت کا مسئلہ<br>ا                       | xxviii | 192  | دانثور کا تذبذب                     | xxvii       |   |
|    | 195   | عالمي سطيم كا سئله                       | XXX    | 194  | طاقت کو محدود کرنے کا سئلہ          | xxix        |   |
| Ĭ. |       |                                          |        | 197  | Éc                                  | xxxi        |   |
|    |       |                                          |        |      |                                     |             |   |

#### پیش لفظ

اب اگر میری کوئی نئی کتاب جھتی ہے قو میں اسے بتاتے ہوئے ذرا شربا تا ہمی ہوں اور گھرا تا ہمی ہوں اور گھرا تا ہمی ہوں اور گھرا تا ہمی ہوں 'کو تھر کی ہوں اور کیے لکھتا ہوں؟ ویے اس کا جواب تو میرے پاس نہیں 'گرجب بھی میرے ذہن میں کوئی نیا خیال آتا ہے یا نیا موضوع سر اٹھا تا ہے تو میں سوچتا ہوں کہ اسے تحریر میں لے آؤں اور اپنے ساتھ دو سروں کو بھی اس میں شریک کروں۔ بس کی جذبہ ہے جو جھے سے رابر لکھوا تا رہتا ہے۔

ڈاکٹر مبارک علی اپریل 1997ء لاہور

# خير ليل

#### خواص وعام

اس وقت دنیا کے تمام معاشروں میں خواص و عام کے درمیان ایک فرق موجود ہے۔
یہ فرق صرف خواص و عوام تک بی محدود نہیں بلکہ اس کے بعد بھی درجہ بندیاں ہیں یہ درجہ بندیاں دولت و اقدار اور خاندان و حسب و نسب کی بنیادوں پر ہیں۔ معاشرے میں خود کو دو سروں سے ممتاز کرنے کے لئے جو سمارے لئے جاتے ہیں ان میں یہ دو اہم بنیادیں ہیں ' بلکہ دولت و اقدار کو استعال کر کے خاندان و حسب و نسب میں بھی تبدیلی کی جا سکتی ہے۔ اس کے ذریعہ جب افتیارات ملتے ہیں تو دو سرے لوگوں پر نہ صرف حکومت کی جاتی ہے۔ اس کے ذریعہ جب افتیارات ملتے ہیں تو دو سرے لوگوں پر نہ صرف حکومت کی جاتی ہے۔ بیکہ انہیں ذلیل و کمتر بناکر ان کی عزت و عظمت کو بھی ختم کر دیا جاتا ہے۔

یہ درجہ بندیاں تو رہتی ہیں کر عوام و خواص کے درمیان جادلہ ہو آ رہتا ہے۔ عوام کے لوگ خواص میں اور خواص کے نمائد کے لوگ خواص میں اور خواص کے نمائندے عوام میں بدلتے رہتے ہیں۔ سوائے ہندو فر میب کے جمال ذات پات کی تقسیم ناقائل جادلہ ہوتی ہے اور پیدائش کے ذریعہ کی فرد کی ذات کا تقین ہو جاتا ہے۔

جو خاندان آیک مرتبہ خواص میں شامل ہو جاتے ہیں' وہ اپنے سابی مرتبہ اور اپنی اہمیت کے تعظ کے لئے اپنی شجرے محفوظ رکھتے ہیں۔ اور اگر زمانہ کے حالات ہیں وہ دولت اور بلوی وماکل سے محروم ہو جائیں تو ان شجول کی مدد سے اپنے وقار کو بچانے کی آخری جنگ لوتے ہیں۔ اس سلسلہ کی دلچیپ مثال نادر شاہ کی ہے کہ جب اس نے مغل شنراوی سے اپنے لڑکے کی شادی کی' اور شادی کے وقت اس سے شجرہ معلوم کیا گیا تو اس نے اپنی معلوم نیا گیا تو اس نے اپنی معلوم نیا گیا تو اس کے جب اس کے بارے میں معلومات کی ہمت نمیں ہوئی۔

خواص و عوام میں فرق رکھنے کے لئے سب سے اہم چیز ثقافت ہوتی ہے۔ ادب آداب ' رہن سن ' کھانا و چین رہائٹ ' زبان ' حرکات و سکنات و عادات ' و چیزیں ہیں کہ جو ان دونوں کو علیمہ و علیمہ کر دیتی ہیں۔ خواص کے نمائندے اپنے رکھ رکھاؤ ' اور تمذیب و تمدن کے معیار کی وجہ سے عوام سے مختلف ہوتے ہیں۔ اس لئے عوام کے بارے میں بھیشہ سے بی یہ نقط نظر رہا ہے کہ یہ جائل ' کوار ' اجذ ' بد تمذیب ' رذیل ' اوباش ' کھے ' اور جائل ہوتے ہیں۔ اس نقط نظر کی وجہ حکم انوں کے لئے یہ ضروری تھا کہ ان کو سختی و طاقت اور سے تھے ہیں۔ اس نقط نظر کی وجہ حکم انوں کے لئے یہ ضروری تھا کہ ان کو سختی و طاقت اور سے تمدد سے ٹھیک کیا جائے۔ ہم آج سے یہ سمجھتے ہیں کہ عوام کو صرف ڈنڈے کے زور سے بی بمتر بنایا جا سکتا ہے۔

لیکن یہ بھی حکمرانوں کے حق میں رہا ہے کہ عوام کو جائل رکھا جائے تاکہ ان پر آسانی سے حکومت کی جا سکے۔ کسی ایک مفکر نے حکمرانوں کو مشورہ دیا تھا کہ وہ عوام کے پیٹ بحرے رکھیں 'گر ان کے زہنوں کو اونچا نہیں کریں۔ ان کے بازوؤں کو مضبوط بنائمیں 'گر ان کے کردار کو کمزور رکھیں۔
ان کے کردار کو کمزور رکھیں۔

ہندو مفکرین نے تو باوشاہ کے ادارے کے وجود میں آنے کی وجہ یہ بتائی ہے کہ عوام
کی ناانقاتی ' بے تر یمی ' اختثار ' اور بدامنی کی وجہ سے دیو آؤں نے اس دنیا میں بادشاہ کو
بھیجا۔ لوگوں نے بادشاہ کو خوثی خوثی اس لئے قبول کیا کہ اس نے معاشرہ میں تر تیب ' نظم و
ضبط اور امن و امان کو پیدا کیا۔ اس لئے معاشرہ کو پرامن رکھنے کے لئے ذات پات کی
تقسیم ضروری تھی ناکہ ہر مخض کو اپنے درجہ کے بارے میں معلوم ہو اور وہ اسے ابنا دھرم
سجھ کر اس پر مطمئن رہے۔ اس دھرم نے شودر کو تعلیم سے محروم کر کے ' اونچی ذاتوں کی
مکرانی قائم کر دی۔

ارتھ شاستر کا مصنف کو یا کا کمنا ہے کہ بادشاہ جب بھی مثیروں کو مقرر کرے تو یہ خیال رکھے کہ ان کا تعلق اعلیٰ خاندان سے ہو۔ وہ اس کا قائل ہے کہ اگر وباء کی دیل یہ تھی اس میں عوام اور نیجی ذات کے لوگوں کو زیادہ تعداد میں مرتا چاہئے۔ اس کی دلیل یہ تھی کہ عوام کی اکثریت ہوتی ہے اس لئے اگر وہ زیادہ تعداد میں مربھی جائیں تو کوئی فرق نہیں پڑتا کمر کمینوں کی خاطر اشراف کو نہیں مرتا چاہئے کیونکہ فراست و دانشمندی میں ایک اشراف بر بھاری ہوتا ہے۔

میسو پوٹامیہ کے قدیم معاشرے میں ساج تین درجوں میں تقسیم تھا: کائن 'بادشاہ ' اور عوام ' کائن چو نکہ الوبی قوتوں کا مالک تھا' اس لئے اس کا درجہ بادشاہ سے بھی بلند ہو آ تھا۔ رسم سے تھی کہ کائن بادشاہ اور عوام کے لئے دعا مانگ سکتا تھا' بادشاہ اپنی رعیت کے لئے دعا دعا نے خیر کر سکتا تھا' مگر عوام کو سے اجازت نہیں تھی کہ وہ کائن یا بادشاہ کے لئے دعا کریں۔ کائن چونکہ خدا کے قریب تھا اس لئے اسے دعاکی ضرورت ہی نہیں ہوتی تھی۔

اسلام نے آگرچہ مساوات پر زور دیا ہے 'گر ایبا معلوم ہوتا ہے کہ یہ صرف نظریاتی طور پر ہی دہا عملی لحاظ سے اسلامی معاشرہ بھی خواص و عوام اور ساجی طور پر درجہ بندیوں میں تقسیم ہو گیا تھا۔ 800ء میں ایک برکئی وزیر نے اسلامی معاشرے کو اس طرح سے تقسیم کیا تھا:

- (1) حكمرال: طاقت ولياقت والمسلامية كي علامت
  - (2) وزیر: دانشمندی کا مجسمه
  - (3) امراء: دولت رکھنے والے
  - (4) متوسط طبقه: تعليم كي خصوصيت كا حامل
- (5) عوام: گندے و نچلے درجے سے تعلق رکھنے والے 'حیوان نما' جن کا زندگی میں سوائے کھانے سونے کے علاوہ اور کوئی مقصد نہیں۔

اس سے ملتا جلتا نظریہ 903ء میں ابن الفقید نے دیا کہ جس نے معاشرے کو چار درجول میں تغتیم کیا۔ بادشاہ وزراء والت مند تندیب و تدن والے ان کے علاوہ سب کوڑا کرکٹ ندی کے جماگ اور جانور بتایا ہے کہ جنیس کھانے و سونے کے علاوہ اور کچھ

ورا کرت تدی سے بھاک اور جانور بتایا ہے کہ جسیس کھانے و سونے کے علاوہ اور یا نہیں آتا ہے۔

اسلامی معاشرے میں خواص و عوام کے بارے میں نظریات بدلتے رہے۔ گراس کی عموی تعریف جے سب نے تسلیم کیا وہ یہ تھی کہ خواص کا تعلق حکومت سیاست انظامیہ اور ندہی طبقول سے ہے۔ اس میں تاجروں اور زمینداروں کو بھی شامل کر لیا گیا تھا۔

ن کے مقابلہ میں عوام کے بارے میں سمجھا جا آ تھا کہ یہ جابل' ان پڑھ' غریب' مختاج اور بجور ہیں۔

ایک اور فرق کو شریف اور ضعیف کے ذریعہ ادا کیا گیا۔ شریف وہ کہ جو اعلیٰ خاندان

میں پیدا ہوا ہو اور اعلی اظاتی صفات کا حال ہو۔ ضعف 'پیدائشی طور پر کم تر اور غیر مسلح۔ چونکہ قرون وسطی کے اسلامی معاشرے میں ہتھیار رکھنا طبقہ اعلی یا خواص کے لئے مخصوص تھا اس لئے جو اس مراحت سے محروم تنے وہ عوام تنے۔

بعد میں شریف ان افراد کو کما گیا کہ جو پیفیر کے خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ اس وجہ سے ان کے ساتھ امتیازی سلوک روا رکھا جا یا تھا۔ علی سلطنت میں ہر صوبہ اور شہر میں سیدوں کے بارے میں پوری تغییلات ہوتی تھیں اور انہیں دو سرول کے مقابلے میں زیادہ مراعات دی جاتی تھیں۔ یہی صورت ہندوستان میں تھی کہ جمال حکمرال سیدول کو زمینیں عطیات اور تحفہ تحاکف دیتے تھے۔ "

معاشرے میں جب ایک بار درجہ بندی ہو جاتی تھی تو مراعات یافتہ طبقوں کی کوشش ہوتی تھی کہ وہ اس تقلیم کو برقرار رکھیں۔ اس کی گنجائش تو تھی کہ انفرادی طور پر دوسرے طبقے کے افراد اپنا ساجی مرتبہ بدل لیں اور نچلے سے اعلی میں آ جا کیں۔ لین اگر کسی بحران جگٹ یا کسی انتشار کی وجہ سے یہ درجہ بندی ٹوٹ جاتی تھی اور مراعات یافتہ طبقے اپنی حیثیت کو برقرار نہیں رکھ سکتے تھے تو ان کے لئے یہ صورت حال زوال کا باعث ہوتی تھی دو یہ برداشت کرنے پر تیار نہیں ہوتے تھے کہ رذیل اور غریب عوام ان جیسی مراعات کے مستق ہو جا کیں۔ اس لئے جب بھی کوئی معاشرے ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہوا تو یہ لوگ نوحہ کناں ہو گئے اور دنیا کے خاتمہ کا اعلان کر دیا۔

ہورپ میں بھی قرون وسطی میں عوام کے بارے میں ہو تصورات تنے وہ یہ کہ یہ جنگل اور بغیر نمائے ہوئے ہوتے ہیں' ان کے جسوں پر صرف بارش کا پانی پڑتا ہے۔ یہ جنمی اور برصورت ہیں۔ ان میں کوئی بدی مخصیت پیدا نمیں ہوئی' یہ باغی اور مخرے ہوتے ہیں۔ اس کئے ان کو وفاوار اور جرائم سے دور رکھنے کے لئے سخت سزائیں دی چاہئیں۔ میسے وانت کائل ویا' تسلیب پر زیرہ لاکا وینا' آکھیں نکالنا' ہاتھ کائن' ہیر جلانا۔ پھلتے ہوئے سید میں ڈال وینا وغیرہ۔

جرمنی میں جرہویں صدی تک یہ وستور تھا کہ اگر کسان کا لؤکا جاگیروار کے لؤکے کی نقل میں لیے بال رکھا، صاف اور ایھے جوتے پہنٹا، کڑھے ہوئے کپڑے استعال کرتا تو اے سزا لمتی تھی۔ ایک ایسے ہی لؤک کے باب نے اے سنیمہ کرتے ہوئے کہا تھا کہ "

جو اپنے سابی رتبہ سے بعناوت کرتا ہے وہ زندگی میں ناکام ہوتا ہے۔ تیرا کام بال چلانا ہے۔ " وہ لڑکا ردعمل میں ڈاکو بن گیا اور جا کیرداروں کو قمل کرتے ہوئے کسانوں کو تک کرنے لگا' انہیں لوشا بھی تھا اور سزائیں بھی دیتا تھا۔ آخر میں کسانوں نے پکڑ کر اسے مارا اور الٹا لٹکا دیا۔ یہ وہ سزا تھی جو وہ اپنے جاگیردار کو نہیں دے سکے تھے۔

چرج نے بھی بیشہ خواص کا ساتھ ریا۔ کیونکہ چرچ کے عمدے دار بھی طبقہ خواص سے تعلق رکھتے ہے مار کی وفادار رہے سے تعلق رکھتے ہے اس لئے وہ رعیت پر زور دیتے تھے کہ وہ حکراں طبقوں کی وفادار رہے۔ اور اس کی خاطر سب کچھ قربان کرنے کو تیار رہے۔

1552ء میں جب فرانس کا بادشاہ چارلس ایک شرکا محاصرہ کئے ہوئے تھا' تو جنگ کے دوران اس نے پوچھا کہ کون لوگ مر رہے ہیں' تو جواب ملا کہ عوام۔ اس پر اس نے جواب دیا کہ آگر وہ شریف لوگ نہیں ہیں اور غریب عوام ہیں تو ان کی مثال تو نمٹیوں اور کیڑے کو ڈول کی حوال ہیں۔ کیڑے کو ڈول کی سے۔ آگر ہے مرتے ہیں تو فکر کی کوئی بات نہیں۔

انگلتان میں امراء کو ان کے طبقہ اور ساجی مرتبہ کے حساب سے خطاب کیا جاتا تھا، مثل ڈیوک کو رائٹ آنریبل' مارکوئس' دی لارڈ' ارل کو مائی لارڈ' وائس کونٹ کو یور بائی گریس' بارونیٹ کو سر' بخشلین کو مسٹر۔ بخشلین کی تعریف یہ تھی کہ وہ کسی تعلیمی ادارے کا پڑھا ہوا ہو' مینیسس یا لبرل علوم کا ماہر ہو' یا فوج میں کیپٹن رہا ہو' اس کی اس قدر آمائی ہوکہ اسے محنت مزدوری کرنے یا کام کرنے کی ضرورت نہ ہو' اس کے لئے دولت مند ہوتا لازی شرط تھی۔ عام لوگوں کو اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ کر پیمن نام رکھ سکیں یا کوئی خاندائی نام افقیار کریں۔ ان کا صرف پہلا نام ہوتا تھا جیسے پیٹر' استہ وغیرہ یہ سرحویں' افعارویں' اور انیسویں صدیوں میں جاکر آہستہ آہستہ ہوا کہ عام لوگوں نے سرحویں' افعارویں' اور انیسویں صدیوں میں جاکر آہستہ آہستہ ہوا کہ عام لوگوں نے درے۔

یورپ میں سرمایہ داری کے ارتقاء کے ساتھ جب معاشرہ ٹوٹا تو فرد اپنی برادری سے دور ہوتا چلا گیا اور جب اس نے فرد کی آزادی کی بات کی تو خواص میں اس کے خلاف زبردست جذبات پیدا ہوئے' اور ایسے لوگوں کو Rahble کما گیا۔

میکسی ملن بادشا؛ نے عوام کو بدمعاش' بیو قوف کسان اور اجد کہا کہ جن میں نہ تو اخلاقی قدریں ہوتی ہیں اور نہ شریفانہ خون۔ وہ صرف بے وفائی' بغاوت' اور نفرت کرتا جانتے ہیں۔ سرھویں صدی میں انگستان میں جمہوریت کے ارتقاء کے ساتھ ہی عوام کے لئے بدمعاشوں کا "بخگشا" آدمیوں کی شکل میں جانور اور بدعنوان نام استعال کئے گئے۔ انگستان میں جمہوریت کے علمبردار کتے تھے کہ عوام کو ان کی اپنی جگہ پر رکھنا چاہئے تاکہ ذمہ دار اور خواص ان لوگوں کے شوردغل اور ہنگامہ سے دور رہیں۔ ان کے نظریہ کے مطابق عوام کا کام سابی و سابی اور معاشی عمل میں حصہ لینا نہیں بلکہ صرف اسے دیکھنا ہے۔ انہیں چاہئے کہ دخل اندازی سے دور رہیں۔ عوام کے بارے میں یہ کماوت بھی خواص کے ذہن کی غمازی کرتی ہے کہ "جمیں اس کے کام کی تو تعریف کرتی چاہئے، گر بحیثیت کام کرنے والے اس سے نفرت کرتی چاہئے۔"

سرمایہ داری اور صنعتی ترقی کے زمانہ میں عوام کو پوری طرح سے استعال کیا گیا۔ ان سے فیکٹریوں اور کانوں میں کم مزدوری پر کام کرایا گیا۔ پی فلیظ آبادیوں میں رکھا گیا، ان کی توانائی کو استعال کر کے دولت کمائی گئے۔ یماں تک کہ محنت و مزدوری کی خاطر 1618ء میں چھوٹے لڑکے اور لڑکیوں کو پکڑ کر نو آبادیات میں کام کرنے کے لئے بھیج دیا جاتا تھا کہ جمال مزدوروں کی سخت ضرورت تھی۔ سرمایہ داروں نے عوام کا استحصال کرکے دولت کمائی، عوام کے استحصال کا یہ عمل آج بھی کی نہ کی شکل میں دنیا کے ہر ملک میں جاری ہے۔

مجمع کموں میں یہ کام کرتا ہے 'جس طرح ہے آگ بچھ کر اپنی اہمیت ختم کر دیتی ہے ای
طرح مجمع بھر جائے تو اس کی طاقت ختم ہو جاتی ہے۔ مجمع سندر کی طرح ہوتا ہے جو وسیع
و گرا ہوتا ہے اور جس کی شاخیں مارتی موجن اپنے سامنے کی ہر چیز کو بہا کر لے جاتی
ہیں۔ یہ بارش کی طرح ہوتا ہے کہ جو قطرہ قطرہ کر کے برسی ہے 'گر جب یہ قطرے مل کر
زمین پر آتے ہیں تو ان سے زمین پر ندی نالے بن جاتے ہیں۔ اور یہ سیالب بن کر
خوفاک شکل افتیار کر لیتی ہے۔ یہ دریا کی ماند ہے کہ جو ایک ہی سمت میں بہتا ہے اور
جس میں جگہ دو سری ستوں سے ندی و نالے آکر ملتے رہتے ہیں' اور اس کی قوت میں
اضافہ کرتے رہتے ہیں۔ اس کی مثال جنگل کی طرح ہے کہ جمال ورخت اپنی جڑوں کو
زمین کی گرائیوں میں وفن کے کھڑے رہتے ہیں' اور اپنی جگہ سے ملتے نہیں ہیں۔ یہ مجمع
کی مزاحمت کی علامت ہے کہ وہ ایک جگہ جم کر مقابلہ کرتا ہے۔

مجمع جب اکٹھا ہو تا ہے تو اس وقت لوگوں کا آپس میں ملنا' اس میں محویت پیدا کر ویتا ہے۔ لوگوں کے قدموں کا آبٹک ایسے ہو تا ہے کہ جیسے رقص کیا جا رہا ہو۔ اس وقت مجمع مدہوثی کے عالم میں ہو تا ہے' وہ نعرے لگاتے ہیں' چیختے ہیں' آئکھیں اور زبان لکالتے ہیں' اور جب خالف یا وحمٰن سامنے آ جائے تو اسے قل کر دیتا' اس کی لاش کے کوڑے کوڑے کر دیتا' اس کی لاش کے کوڑے کوڑے کر دیتا' ممارتوں کو آگ لگانا' آنے والی چیزوں کو تو ژنا پھو ژنا' اس سے انسیں اپنی طاقت کا احساس ہو تا ہے' اور تسکین ملتی ہے۔

جب ایک فرد مجمع میں ہو آ ہے تو اسے کوئی خوف نہیں ہو آ ہے' نہ سزا کا اور نہ قانون کی خلاف ورزی کا' لیکن مجمع جس طرح جمع ہو آیہے' ای طرح سے ذرا سی سسی بات پر بھر بھی جا آ ہے' اور جب سے بھر جا آ ہے تو کمزوروں کو پیچیے چھوڑ جا آ ہے۔

مجمع میں شامل ہونا ایک عام آدی کے لئے ضروری ہے کیونکہ عام حالات میں وہ خود کو تنافت میں دہ خود کو تنافت میں دہ خود کو تنافت ہوتا ہے۔ اور نہ ہی زبان ہے۔ اس کی شاخت مجمع سے ہوتی ہے، اس لئے جب وہ اس میں شمولیت کرتا ہے تو اس میں ایک نئی توانائی اور مطاقت آ جاتی ہے، وہ خود کو اہم سمجھنے لگتا ہے۔ توڑ پھوڑ اس کو طاقت کا احماس ولاتی ہے۔ ملاقت آ جاتی ہو جوڑ کر جاتا ہی اس کی زندگی کا سموایہ ہو جاتا ہے۔ یمی وہ سموایہ ہے کہ جو وہ اپنے پیچھے چھوڑ کر جاتا

ہتا آرغرف نے اپنی کتاب "Origin of Totalitarianism" میں جدید زائد میں جمع کے بارے میں لکھا ہے کہ بیہویں صدی میں بورپ میں جو آمرانہ حکومتیں پیدا ہو کیں ان میں جمع کا برا دخل رہا ہے۔ جمع لوگوں کے اس بحت کو کتے ہیں کہ جو بیروزگار ہوتے ہیں ' یہ لوگ کی سائی جماعت کا حصہ نہیں ہوتے ہیں اور نہ ہی موجودہ نظام سے مطمئن۔ اس لئے جب ان کے سامنے کوئی نظریہ پیش کیا جائے تو یہ اس سے متاثر ہوتے ہیں۔ کو تکہ انہیں یہ امید ہوتی ہے کہ اس میں ان کی نجات ہے۔ جب یہ نظریہ کا شکار ہو جائے ہیں۔ قریرہ تو چران کی طافت پر آمرانہ حکومتیں مضبوط ہوتی ہیں۔ اگر عوام سابی ' سائی اور ثقافی جماعتیں بنا کر اپنے حقوق کی جنگ کریں گے تو اس صورت میں یہ جمع کی شکل افقیار نہیں کریں گے۔ اگر سائی جماعتیں لوگوں کو اپنے اندر ضم نہیں کریں گی تو اس صورت میں آمرانہ حکومتیں ان کو جماعتیں لوگوں کو اپنے اندر ضم نہیں کریں گی تو اس صورت میں آمرانہ حکومتیں ان کو جماعتوں 'گردپوں' اور انجمنوں سے علیمہ کر کے ان کے تعلق کو ختم کر دے گی اور انہیں ایک ایسے جمع میں تبدیل کر دے گی کہ جو اس کے رحم و تعلق کو ختم کر دے گی اور انہیں ایک ایسے جمع میں تبدیل کر دے گی کہ جو اس کے رحم و تعلق کو ختم کر دے گی اور انہیں ایک ایسے جمع میں تبدیل کر دے گی کہ جو اس کے رحم و تعلق کو ختم کر دے گی اور انہیں ایک ایسے جمع میں تبدیل کر دے گی کہ جو اس کے رحم و کر میں ہو اور اس کے اشاروں پر حرکت کرے۔

جب یہ حالات پیدا ہو جائیں تو پھر آمروں' اور اقدار کے خواہش مند مخصیتوں کے آسان ہو جاتا ہے کہ وہ مجمع کو اپنے حق میں کر لیں۔ یہوں نے اپنی مشہور کتاب "
تاریخ اور مجمع" میں ان باتوں کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جن کے ذریعہ مخصیتیں مجمع کو اپنے حق میں ہموار کرتی ہیں۔ جیسے خطابت کے ذریعہ ان کے جذبات کو ابھارا جاتا ہے۔ ایک خیلتی و شمن طلاش کر کے ان میں اتحاد پیدا کیا جاتا ہے اور ان کی توانا کیوں کو اس دشمن کو ختم کرنے پر زور دیا جاتا ہے۔ اس کی مثال جرمنی کی ہے کہ جمال یمودیوں کے ظاف مجمع کے جذبات کو استعال کیا۔

مجمع میں اس وقت اپنی طاقت اور بچائی کا احساس ہوتا ہے کہ جب وہ کی تقریب کے موقع پر جمع میں اس وقت قومی نفے اور جنگجو ترانے و گیت اس کے جذبات کو اکساتے ہیں اور اس کی عقل و ہوشمندی کو بالکل ختم کر دیتے ہیں' اس عالم میں وہ اپنی جان قربان کرنے کے لئے تیار ہو جاتا ہے۔ جب آمرانہ مخصیتیں اپنی تقریروں سے عوام کو محرزوہ کر دیں تو بہتائی کی علامت ہوتی ہے۔

لیکن مجمع کو استعال کرنے کا کام محض آمروں بی نے نہیں کیا۔ اسے جمہوریت اور

وشلت معاشروں کے قیام کے لئے بھی استعال کیا گیا۔ فرانسی انقلاب میں مجمع نے انقلاب کو کامیاب بنانے میں زبردست حصد لیا۔ یہ مجمع ہی تفاکہ جس نے جان کا قلعہ مسار کر کے بادشاہت کی علامت کو توڑا۔ یہ ہی بادشاہ اور اس کے فاندان کو ورسائی سے میں لائے' اور انہوں نے ہی اسمبلیوں کی گرانی کی کہ وہاں ان کے نمائندے کیا گئے ہیں۔ اس کے بعد سے جدید آریخ میں مجمع کی حیثیت سے عوام کا کروار بڑھ گیا ہے۔ اب اسڑا کمیں' علیے و جلوس عوام کی طاقت کا مظر ہیں۔ اور جب بھی لوگ آئیں میں ملتے ہیں' اسٹا کمیں' علیے و جلوس عوام کی طاقت کا مظر ہیں۔ اور جب بھی لوگ آئیں میں ملتے ہیں' عکومتیں ان سے خوف زوہ ہو جاتی ہیں۔ ان کو آئیں میں روکنے کے لئے قوانمین بنا کے جاتے ہیں آگہ یہ جمع نمیں ہو محبوب کی صورت میں بڑھ رہی ہے۔ وہیں دو سری طرف حکومتیں بھی ان سے خطنے کے لئے پولیس' فوج' اور مجمع کو توڑنے کے لئے تدہیریں افتیار کر رہ ہیں۔ اس لئے آنو گیس' یا پانی کے پائی کے زریعہ بانی پھینک کر' یا گولیاں چلا کر' لا شمی علی اس کے آنو گیس' یا پانی کے پائی ہے ذریعہ بانی پھینک کر' یا گولیاں چلا کر' لا شمی علی ہیں۔ اس لئے آنو گیس' یا پانی کے پائی ہے ذریعہ بانی پھینک کر' یا گولیاں چلا کر' لا شمی علی ہیں۔ اس لئے آنو گیس' یا پانی کے پائی ہے وریعہ بھی سوچنا ہو گا کہ آخر مجمع کیوں عزاحت کرتا ہے۔ اگر اس کا احتجاج صحح ہے تو کیا ہے درست نہیں کہ اس کی بات کو منا ما دے۔

حکومتوں نے لوگوں کی بات مجھنے کے بجائے اس بات کی کوشش کی کہ وہ حکمت عملی بنائی جائے کہ جس کے ذریعہ مجمع کو منتشر کیا جا سے۔ خصوصیت کے ساتھ یورپ میں انسیویں صدی میں عوامی انقلالی تحریکوں کے بعد بڑے بڑے شہوں کو نئے سرے سے تعمیر کیا گیا۔ اس میں شاہراہوں اور سروکوں کو چوڑا کیا ناکہ پولیس کو انہیں کچلنے میں اور ان پر قابو پانے میں آسانی ہو' ورنہ اس سے پہلے پرانے شہوں کی نگ گلیوں میں انہیں دبانا مشکل ہو تا تعا۔ شہوں کا یہ طرز تعمیر ہمارے ہاں بھی نو آبادیاتی دور میں آیا اور جو شرجدید بنائے گئے یا جماں شہوں کے نئے جھے تعمیر ہوئے ان میں ان خصوصیات کا خیال رکھا گیا۔ خصوصیت سے 1857ء کے بعد ہندوستان میں نو آبادیاتی شہوں کی طرز تعمیر میں یہ حکمت عملی جملتی ہے۔ عوامی بغاوت کے چیش نظر ریاوے اسٹیشنوں کو قلعہ نما بنایا گیا آکہ وہاں پناہ لی

اور یکی کچھ صورت حال ابھی ہے کہ عوای جلنے و جلوسوں سے بچنے کے لئے پاکتان کے برے برے شرول میں سرکاری عمدے دار ان اور افسروں وزیروں کے آفوں پر تخت پہرے ہوتے ہیں' فاردار آر لگا دئے گئے ہیں' فاردار آر لگا دئے گئے ہیں' اور پہرے دار اسلحہ کے ساتھ نظر آتے ہیں۔ ان تمام اقدامات کا مقصد یہ ہے کہ خواص کو عوام سے کیسے دور رکھا جائے۔

اسلام آباد کی تغیر بھی اس کا ایک حصہ ہے کہ حکومت و اقدار پر قابض لوگ ملک کے عوام سے دور اور ان کی نظروں سے او جھل رہیں' اس کی مثال ایی ہی ہے جھے کہ فرانس میں ورسائی کی تھی۔ اس لئے جب عوام کی تحریک شروع ہوتی ہے تو اس میں اسلام آباد کی طرف مارچ اہم ہوتا ہے تاکہ خواص کے اس قلعہ کو تنخیر کیا جائے۔

#### ٹالٹائی اور تاریخ

مورخ اور ادیب دونوں اپ نقط نظر ہے اپ عمد کا مطالعہ کرتے ہوئے انسانی ذہن اور اس کی الجھنوں کو بیجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ایک ناول نگار جب اپ عمد کی عکای کرتا ہے تو اس مقصد کے لئے وہ اپ کردار خود تخلیق کرتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ اس کے کرداروں کو کیا کرتا ہے۔ وہ ان کے ذریعہ معاشرہ کے ذہن اور وقت کے تقاضوں کو اجاگر کرتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں مورخ جب ماضی کے بارے میں لکھتا ہے تو وہ تھائق اور دستاویزات کے مواد تک محدود ہوتا ہے اور یہ اس کی طاقت سے باہر ہوتا ہے کہ وہ تھائق کو بدل سے اور آروں کو اپنی مرضی سے ڈھال سکے۔ اس لئے ادیب کو اس بات کی آزادی ہوتی ہے کہ وہ اپ تخیل کو استعال کر کے جس طرح سے جاہے کرداروں کو فطال سے اور ان کی روح کی تہوں تک پنچ کر ان کے جذبات و احساسات کو ظاہر کر سکے۔ مورخ کی مجبوری یہ ہے کہ وہ تھائق کی موجودگی میں اپ تخیل کو استعال نہیں کر سکتا ہے مورخ کی مجبوری یہ ہے کہ وہ تھائق کی موجودگی میں اپ تخیل کو استعال نہیں کر سکتا ہے اس لئے اس کے تاریخی کردار ایک دائرہ میں مقید رہتے ہوئے اپ دول ادا کرتے ہیں۔ اس کے ارب کے کرداروں میں دلکتی اور جاذبیت ہوتی ہے' وہ زندہ اور احساسات کو عارف اور احساسات کی وجہ ہے کہ ادب کے کرداروں میں دلکتی اور جاذبیت ہوتی ہے' وہ زندہ اور احساسات سے بھرپور نظر آتے ہیں' جب کہ تاریخ میں یہ کردار جالمہ اور مونشہ ہو جاتے ہیں۔

مشہور تاول نگار لیوٹالٹائی (1910ء-1828ء) نے جنگ و امن کے عنوان سے جو ناول کھا ہے اگرچہ اسے آریخی ناول تو نہیں کہا جا سکتا ہے 'گر اس ناول میں اس نے اس صورت حال کو بیان کیا ہے کہ جو نیپولین کے روس پر حملہ کے وقت تھی۔ ایک معاشرہ زمانہ امن میں کس طرح سے تھا اور جب جنگ ہوتی ہے تو کیی معاشرہ اور اس کے افراد کس طرح سے آیک نافیت کا مظاہرہ کرتے ہیں' اس ناول میں جگہ جگہ ٹالٹائی آریخ کے

بارے میں اپنے نظریات کو بیان کرتا جاتا ہے۔ اس ناول اور ان نظریات کی بنیاد پر برلن نے بھی اپنے ایک مضمون "The Hedgehog and Fox" میں ٹالٹائی کے نظریہ تاریخ کو بیان کیا ہے۔

ٹالٹائی کے اپنے زمانہ میں تاریخ کے بارے میں نئے نئے نظریات آ کچکے تھے' جن میں ایک اہم نظریہ یہ تھا کہ تاریخ کو تشکیل دینے میں صرف شخصیات اہم رول اوا کرتی ہیں اور ہر مخصیت تاریخ ساز ہوتی ہے' اس کئے تاریخ میں سوائے ان مخصیتوں کے اور کوئی قابل ذکر بات نہیں ہوتی ہے۔ ابتداء میں یہ عظیم شخصیتیں بادشاہوں' وزراء اور جزلوں کی ہوا کرتی تھیں، گر بعد میں ان میں علاء و مفکرین اور شاعروں کو بھی شامل کر لیا گیا۔ اس نظریہ کے برعکس کچھ مورخوں نے 18 ویں صدی میں نو آبادیاتی نظام کو صیح ثابت کرنے کے لئے یہ دلیل دی کہ دنیا کی تاریخ میں بورٹی اقوام کا ایک عظیم مقصد ہے اور یہ مقصد آزادی ماوات ور بورنی تمذیب کا غلب ہے۔ ٹالٹائی ان سب تاریخی نظریات کی نفی كريّا ہے اور كتا ہے كه تاريخ كا دائرہ اس قدر محدود نيس ہے، بلكه يه وسيع اور پھيلا ہوا ب اور یہ مورخ کا کام ہے کہ وہ تاریخ کو بطور ہتھیار استعال کرتے ہوئے واقعات کو صرف سطی طور پر نمیں دیکھے بلکہ ان کی گرائی میں جائے۔ اکثر مورخ صرف سطی واقعات کو و کھتے ہیں ' یہ ای طرح سے ہے کہ جیسے کی درخت کے بے ہمیں اس کی جروں سے زیادہ خوبصورت اور دلکش تکتے ہیں' مگر درخت کی زندگی اور بنیاد پتوں میں نہیں بلکہ جڑوں میں ہوتی ہے۔ اس کئے اگر تاریخی واقعات کی وجوہات کو نظر انداز کر دیا جائے تو یہ تاریخ محض ترتیب وار واقعات کا مجموعہ بن کر رہ جائے گی' گراس کے ذریعہ کوئی سبق حاصل نہیں کیا جاسکے گا' کیونکہ تاریخ میں یہ سوالات انتمائی اہم ہیں کہ آؤن دی ٹیریبل' جو ایک نیک اور پاکباز انسان تھا' آخر کیوں' ظالم اور خون خوار ہو گیا؟ اس طرح یہ سوال بھی ذہن میں ا بحرنا ہے کہ فرانسیمی انقلاب کے بعد جو تحریک اٹھی اور بالا خریہ ماسکو تک پیجی' مگر اس عمل میں بورے بورپ میں قتل و غارت گری ہوئی۔ کھیتیاں اجریں' مکانات جلائے گئے' تجارتی رائے بند ہو گئے ' ہزارہا لوگ بے گھر ہوئے اور حالات کے تحت مجبور ہوئے کہ ایک جگه سے دو سری جگه جرت کر جائیں' اس بحران میں ان عیسائیوں نے کہ جو عدم تشدر اور امن کے حامی سمجھ جاتے تھے' انہوں نے ہی ایے ہم فرمبوں کا قتل کیا' تو آخرید

سب کیوں ہوا؟ کیا وجہ تھی کہ لوگوں کے گھروں کو آگ لگائی گئی 'ساتھیوں کو قتل کیا گیا' اور تبای ہوا؟ کیا ہے۔ ان سوالات کا جواب صرف آل نگائی گئی ماتھیوں کو قتل کیا گیا' اور پیدا ہو آ ہے کہ وہ کون سا نقطہ نظر ہے جو ان سوالات کا جواب تلاش کر آ ہے۔ کیونکہ آگر آلر تا ہونا ہے کیونکہ آگر تاریخ کو ذہبی اور اللی نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو خدا نے نیپولین کو قمر اللی کی شکل میں بھیجا اور اس نے خدا کے منصوبوں کی جمیل کی' یہ تاریخ کا انتا سادہ اور سل عمل ہے کہ اس میں کی محمرائی میں جانے کی ضرورت ہی پیش نہیں آتی ہے۔

تاریخی عمل کو سیجھنے کے لئے اہم سوال جو پیدا ہو تا ہے وہ سے کہ وہ کون کی قوت ہے کہ جو لوگوں کو حرکت پر مجبور کرتی ہے؟ اس کا جواب اکثر مورخ سے وسیتے ہیں کہ تاریخی عمل میں حرکت کی سے قوت کی عظیم شخصیت یا نظریہ میں ہوتی ہے۔ تاریخ میں فرد کے کردار کو بیان کرتے ہوئے سے وقت پیش آتی ہے کہ اگر مورخوں کا تعلق مخلف قوموں سے ہوتا ہے تو وہ ایک بی واقعہ کو اپنی پندیدہ شخصیت سے منسوب کر دیتے ہیں، جیسے فرانسیں مورخ کے لئے اگر نڈر، جرمنی کا مورخ اپنی کی شخصیت کو چن لے گا۔ بلکہ سے بھی ہوتا ہے کہ ایک بی قوم کے مورخ مورخ اپنی کی شخصیت کو چن لے گا۔ بلکہ سے بھی ہوتا ہے کہ ایک بی قوم کے مورخ واقعات کو علیمہ فیطر سے دیکھتے ہیں۔ مثلاً ٹیر (Thiers) نیپولین کو ذہین اور بلند و واقعات کو علیمہ فیطور پر دیکھتا ہے گر دو سمرا مورخ جو جمہوری اقدار پر بھین رکھتا ہے اس کے بالا شخص کے طور پر دیکھتا ہے گر دو سمرا مورخ بن محبوری اقدار پر بھین رکھتا ہے اس کے لئے نیپولین ایک دھوکہ باز اور فریبی تھا۔ مورخ ان متضاد بیانات کی دجہ سے اس قوت کی نشان وبی نہیں کر بحق ہیں کہ جو قوموں کو متحرک رکھتی ہے، اور یوں تاریخ اہم سوالات کا جواب دینے سے گریز کرتی ہے۔

ٹالٹائی اس بحث سے یہ بتیجہ نکالنا ہے کہ تاریخ ایک محدود علم ہے یہ سیای معاثی اور سابی پہلووں کو تو بیان کرتی ہے گر انسان کی روحانی اور باطنی زندگی اس کی گرفت سے باہر رہتی ہے اس طرح تاریخ انسان کی زندگی کے بہت ہی مختمر حصہ کو اپنے دائرہ کار میں لاتی ہے۔

ٹالٹائی ماریخ میں عظیم افراد اور ان کے کردار کی نفی کرتا ہے۔ اس کی دلیل ہے کہ ماریخ میں وہی لوگ مفید کام سرانجام دیتے ہیں کہ جو ماریخی عمل سے بے خبر ہو کر پھھ کرتے ہیں۔ مگر در افراد جو ماریخی تقاضوں سے مجبور ہو کر پچھ کرتے ہیں' ان کے کام لاحاصل ہوتے ہیں۔ اس لئے کی فرد کا یہ دعوی کہ وہ انسانی فطرت کو سجھتا ہے اور منصوبہ بندی کے ذریعہ انسانوں کو اپنے قابو ہی لا سکتا ہے، دیکھا یہ گیا ہے کہ ایبا ہخص خود ہی بندھ یہ کا شکار ہو جاتا ہے۔ اس کی مثال نیپولین کی ہے، جس نے یہ تاثر دیا کہ وہ سب کچھ سجھتا ہے، اور اس ہیں اتی ذہنی صلاحیت ہے کہ وہ حالات کو اپنی مرضی کے مطابق و مال سکتا ہے، اور اس ہیں اتی ذہنی صلاحیت ہے کہ وہ انسی بخوبی حل کر سکتا و مسائل بیدا ہوئے ہیں، وہ انہیں بخوبی حل کر سکتا ہے۔ لیکن اس کا نتیجہ کیا ہوا؟ آخر میں نیپولین قابل رحم شخصیت بن گیا اور حالات نے جو اللہ عظیم المیہ بیدا کیا، اس کا سب سے بڑا المیہ وہ خود ہو گیا۔

تاریخ شاہر ہے کہ وہ افراد جو یہ دعوی کرتے ہیں کہ وہ تاریخ ساز ہیں۔ اور تاریخی علی مرف کی مسابق وسے ہیں۔ بلکہ عمل کو اپنی مرضی کے مطابق و مسابق کی استعمال کے دو فرجی کا شکار بھی ہوتے ہیں، اور اپنی تحریر و تقریر کے ذریعہ بے مقصدیت پیدا کر کے، حقیقت سے دور رہتے ہیں۔

اس لئے عظیم افراد کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی ہے۔ یہ معمولی اور ناواقف لوگ ہوتے ہیں۔ جو ساری ذمہ داریوں کو سنبھال لینے کا دعوی کرتے ہیں۔ گر خود اپنی بے و تعتی کو تشکیم نہیں کرتے ہیں۔ برا آدی یا فرد اس جانور کی طرح ہوتا ہے کہ جے ذریح کرنے کے لئے قرائی کے لئے تیار کر کے فریہ کیا جاتا ہے۔ اس کے گلے میں جو گھنٹی ہوتی ہے اس کے بیخ میں جو گھنٹی ہوتی ہے اس کے بیخ میں کر گھنٹی ہوتی ہے اس کے بیخ میں کر گھنٹی ہوتی ہے اس کے بیخ میں کر اور وہ ان کا لیڈر کے بیک تھیں کرتا ہے اور وہ ان کا لیڈر ہے۔ گر اس کا اصل کردار راہنمائی اور لیڈری کا نہیں ہوتا ہے' بلکہ قربانی کا ہوتا ہے' گر ہے۔ گر اس کا اصل کردار راہنمائی اور لیڈری کا نہیں ہوتا ہے' بلکہ قربان گاہ تک پہنچ کر خود کو جو میں دو قربان گاہ تک پہنچ کر خود کو مجبوریاتے ہیں۔

ٹالٹائی کے نزدیک انسان کی شخصیت بڑی پیچیدہ اور البھی ہوئی ہے' اور بیہ بڑا مشکل ہے کہ اس کی شخصیت کو کسی قانون یا ضابطہ کے تحت لایا جا سکے' یا اسے کسی آیک نقطہ نظر کے تحت بیان کیا جا سکے۔

ٹالٹائی نے تاریخ کی جس کم مانکی کی طرف اشارہ کیا ہے' اس میں حقیقت ہے۔ پڑ کر بیسویں صدی میں تاریخ نے اپنے دائرہ کو وسیع کیا ہے' اور اس کو شش میں ہے کہ وہ اشان ' بیسویں صدی میں تاریخ نے اپنے دائرہ کو وسیع کیا ہے' اور اس کو شش میں ہے کہ وہ اشان کے کردار' اس کی ذہنی و نفسیاتی کیفیات' اس کے جذبات و اجباسات کو بھی واقعات کے

حوالے سے دیکھے۔ اس میں تاریخ دو سرے ساتی علوم سے مدد لے ربی ہے' اور ان کی مدد سے افراد' معاشروں' اور قوموں کی تاریخ کو نئے انداز میں دیکھ ربی ہے۔ اس لئے اب تاریخ محض سیاسی واقعات کا مجموعہ نہیں ربی ہے' بلکہ اس میں سابی و ثقافتی اور نفیاتی پہلو بھی شامل ہو گئے ہیں۔ اور بھی وجہ ہے کہ اس نئی تاریخ سے انسانی ذبن اور انسانی عمل کو تحصے میں آسانی ہو گئی ہے۔ ٹالٹائی نے جو سوالات اٹھائے ہیں۔ تاریخ ان کا جواب دینے کی پوزیشن میں ہے۔ وہ کون سے حالات ہوتے ہیں کہ لوگ پرامن شمری کے بجائے پر تشدد ہو جاتے ہیں؟ کن حالات میں نسلی' لسانی اور ندبی ثقافت ابحرتی ہے؟ افراد اور لوگوں کے مفاوات بھی ان کو محب وطن بنا دیتے ہیں' تو بھی وہ بالکل بے حس ہو جاتے ہیں' جب سے مفاوات بھی ان کو محب وطن بنا دیتے ہیں' تو بھی وہ بالکل بے حس ہو جاتے ہیں' جب سے قوموں میں جمہوری روایات کے تحت سیاسی و سابی شعور آیا ہے' اس کے ساتھ بی ان کے کردار میں بھی تبدیلی آئی ہے اور تاریخی عمل میں ان کی شرکت بیدھ گئی ہے۔ اور اس

آریخ پر ٹالٹائی کے ان خیالات کی اس لئے اہمیت ہے کہ وہ ایک ادیب بھی ہے اور اس کی قوت متحیلہ اس قدر گری ہے کہ وہ انسانی کرداروں کی روح میں داخل ہو کر ان کے احساسات و جذبات کو جانچ لیتی ہے۔ اس لئے وہ اوب اور آریخ کو جب طاکر خیالات کا اظہار کرتا ہے تو اس میں ایک نئ توانائی اور تراوث ہوتی ہے۔ اس کے بال بھی بہت سے سوالات بغیر جواب کے رہ جاتے ہیں 'گریہ ضروری ہے کہ قاری خود بھی اپنے ذہن کو استعال کرکے ان سوالات کا جواب ڈھوعڈے ٹاکہ کے کی تلاش میں وہ بھی برابر کا شریک

#### عوامی تاریخ

اب تک ان می طبقوں کی تاریخ لکمی گئی ہے کہ جن کے پاس طاقت و ت اقدار اور معافی ذرائع تصدیدی داہماؤں کے اور معافی نصح ذرائع تصدیدی داہماؤں کے تذکرے ہیں۔ ان طبقوں نے تاریخ کو اپ مغادات کے لئے استعال کیا اور طبقاتی فرق اور تعتیم کو صحح و جائز قرار دیتے ہوئے تاریخی طور پر یہ ثابت کیا کہ صرف اعلیٰ شریف اور اونجی ذات کے لوگوں کا یہ حق ہے کہ وہ حکومت کریں۔

عام لوگوں میں اپنے اثر و رسوخ کو متحکم کرنے کے لئے انہوں نے ناریخ میں اپنے کارناموں کو کاریخ میں اپنے کارناموں کو محفوظ کرایا ' فاص طور سے اپنی بمادری ' محت ' اور جنگی خویوں کو ' ناکہ لوگوں پر ان کا رعب و دبدبہ قائم رہے اور وہ خود کو ان سے کم تر سجے کر ان کی عزت و احرام کریں۔

حکرال طبقول میں بیشہ اور ابدی طور پر زندہ رہنے کی خواہش اس لئے ابحری کو تکہ ایک مرتبہ جب ان کے پاس طاقت و قوت اور مراعات آ گئیں تو وہ کی صورت میں ان سے دستبردار ہونا نہیں چاہتے تھے۔ اس لئے آریخ میں وہ خود کو اپنے خاندان کے ذریعہ بیشہ زندہ رکھنا چاہتے تھے۔ آلکہ مرنے کے بعد بھی ان کی یاد باتی رہے اور ان کا نام لوگوں کے دلول میں' ان کی خویوں کی وجہ سے زندہ رہے۔ آریخ نے ان کی ان خواہشات کو پورا کیا۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے مورخوں کی خدمات عاصل کیں اور بوں آریخ پر اپنی اجارہ واری قائم کر لی۔

ماریخ پر ان کی اجارہ داری کا بھیجہ یہ نکلا کہ اس سے محروم 'اور استحصالی طبقے خائب ہو گئے 'اس طرح جیسے کہ ان کا ماریخ میں کوئی وجود بی نمیں تھا۔ اس کے بعد ماریخ کی وضاحت یوں کی گئی کہ اس میں ان بی واقعات کو شامل کیا جاتا ہے 'یا ان کا ذکر کیا جاتا ہے کہ جنوں نے کوئی زروست تبدیلی کی ہو۔ اس فقط نظر کے تحت یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ

کون سے واقعات اہم ہوتے ہیں؟ کیا جنگ و جدل بادباہوں کی تخت نشخی انظامی اصطلاحات ٔ سیای سازشیں وہ انتقامی کاروائیاں ، جو ثر توڑ اور محاشی ذرائع کا استحصال ، یا وہ تظموات کے جو خاموثی سے زہنوں کو بدل رہے ہیں' یا وہ سائنی و فنی ایجادات کو جو بنیادی تبدیلیوں کے ذریعہ معاشرے کی اخلاقی و معاثی اور ساجی قدروں کو نی شکل دے رہی ہیں؟ اریخ می اب تک سای واقعات اور ان کے تیجہ میں ہونے والی تبدیلیوں پر زور دیا كيا ہے، مر نظرواتى اور فنى الجادات نے جو اثرات بيدا كئے بين ان كے بارے ميں ماريخ كم عى بتاتى ب- أكر اجميت كم نظل نظرے ديكسيں تونى سائنى وفنى اىجادات نے انسان کی زندگی میں انتلابی تبدیلیاں کی ہیں۔ مثلاً صرف بید کی ایجاد اور اس کے اثرات پر خور سيج كه اس ف انسانى تمذيب و تمن كى ترقى من كيا كردار ادا كيا- منعتى دور من ايجادات نے معاشرے کے بنیادی دھانچہ کو بدل کر رکھ دیا۔ آج یہ ایجادات بدی معمولی نظر آتی ہیں۔ مر درا انہیں باریخی لی معرفی دیکھتے اور بحران کی اہمیت کا اندازہ لگائے۔ اور پھر خاص بات یہ ہے کہ یہ تمام ابتدائی ایجادات عام لوگوں کے تجربات اور زبن کی پیداوار يس- مثلًا جمر واث لوبار تعا- باركريوز عجام تعا- جارلس يارس شياس كا موجد مسترى تعا-منعتی انتلاب میں ان بی عام کارکوں اور مستروں نے حصہ لیا اور ابنی ایجادات سے اس عمل کو آکے پیھایا۔

یکی صورت حال نظریات و افکار کی ہے کہ جو معاشرے میں زبنی تبدیلی لاتے ہیں۔
ان عی کی دجہ سے قدیم و فرسودہ روایات کہ جو معاشرے کو ایک جگہ تھرائے ہوئے ہوتی
ہیں۔ وہ ٹوئی ہیں' اور معاشرہ نئی روایات کی بنیاد پر تفکیل ہوتا ہے۔ جب فرسودگی ختم ہوتی
ہے' تو تحشن بھی دور ہوتی ہے' اور اس کے بعد ذہن نئی توانائی سے کام کرتا ہے۔

ایک نائد تک آریخ کو اس طرح سے لکھا جاتا رہا کہ اس میں نظریات مائنی و فنی ایجادات کی اہمیت کو اجاگر نمیں کیا گیا اور اس کے دائرہ میں صرف حکرال طبقوں کی تعریف و توصیف ری ایمیت اور اس نقط نظر کو اجمارا و توصیف ری اور اس نقط نظر کو اجمارا گیا کہ مختصیتیں بی آریخ ساز ہوتی ہیں اور عوام محض خام مواد کی حیثیت رکھتے ہیں۔ لیکن جیسے جیسے معاثی و سیاس طلات برلتے گئے اور طاقت و قوت کی تقسیم ہوتی گئی ای طرح سے آریخ کا دائرہ مجمی برحتا رہا۔

چنانچہ جب جمہوریت کے بعد عوام کو اقدار میں شریک ہونے اور حصہ لینے کا موقع طا تو اس کے ساتھ مورخوں میں عوام کی ایمیت اجاگر ہوتی گئی۔ جمہوریت کے ساتھ دوسرا اہم عضر قومی ریاست کی تشکیل کا تفا۔ قومی ریاست کی بنیاد کو منظم کرنے کے لئے ایک قوم کی تشکیل میں تمام طبقوں کو شامل تقمیر پر ذور دیا گیا۔ للذا اس بات کی کوشش ہوئی کہ قوم کی تشکیل میں تمام طبقوں کو شامل کیا جائے اور قومی ریاست کے دفاع کے لئے عوام میں وفاداری کے جذبات کو پیدا کیا جائے۔ للذا جمہوری و قومی بنیادوں پر قائم معاشروں میں تاریخ کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کیا جا رہا ہے۔

اس نی تحقیق کے ذریعہ اس بات پر زور دیا گیا کہ تاریخ محض سیای واقعات یا چند شخصیتوں کے کارناموں کا مجموعہ نہیں ہے۔ بلکہ اس میں سابی و معاثی اور ثقافی عناصر اہم کردار ادا کرتے ہیں۔ اب تک سیای واقعات کو متحرک جاندار 'اور طاقتور سمجھا جاتا تھا اور ان کے مقابلہ میں سابی و ثقافی 'روایات خاموش اور ساکت تھیں۔ گرجب ان کی تہہ میں جاکر ان کے اثرات کا جائزہ لیا گیا تو یہ سنی خیز واقعات سے زیادہ پراثر تھے۔ ای لئے اب تاریخ نولی میں ثقافی سرگرمیوں کی زیادہ ایمیت ہو رہی ہے اور سیای واقعات پس پردہ جا رہے خوا رہے ہیں۔ نقطہ نظر کی اس تبدیلی کی وجہ سے تاریخ میں عوام کا کردار ابحر کر آ رہا ہے۔ چانچہ تاریخ نولی میں میں رتجان آیا کہ لوگوں کی تاریخ کلمی جائے جیے "انگلتان کے چام کا تاریخ میں کوئی کردار نہیں ہو تا ہے ' ہندوستان کے کچھ مورخوں نے "سبالٹرن اسٹری " کے عوام کی تاریخ میں کوئی کردار نہیں ہو تا ہے ' ہندوستان کے کچھ مورخوں نے "سبالٹرن اسٹری " کے تاریخ میں کوئی کردار نہیں ہو تا ہے ' ہندوستان کے کچھ مورخوں نے "سبالٹرن اسٹری " کے نام سائری آریخ کے ان پہلوؤں کو اجاگر کریں کہ بندیس اب تک تاریخ نے ملتبہ قرکر کی بنیاد ڈائی ہے تاکہ تاریخ کے ان پہلوؤں کو اجاگر کریں کہ جندیس اب تک تاریخ نے اثراندا زکر دیا ہے اس لئے جب ان کا کرائی سے تجربہ کیا گیا تو ان کے معاشرے پر اثرات ابحر کر سائے آئے۔

اب سوال میہ ہے کہ کیا پاکستان میں ایسی کوئی تاریخ تکھی گئی ہے کہ جے لوگوں کی تاریخ کھی گئی ہے کہ جے لوگوں کی تاریخ کھی تاریخ کھا جا سکے؟ تو اس کا جواب نفی میں ہے۔ 1947ء سے لے کر اب تک جو تاریخ کسی گئی ہے اس میں مورخوں نے تمام زور نظریاتی تاریخ پر دیا ہے۔ جس میں دو قوی نظریہ کا دفاع کیا ہے۔ لنذا' اس ضمن میں تاریخ میں صرف محنصیتیں سرگرم عمل نظر آتی ہیں' پاکستان تحریک مخصیتوں کی پیداوار ہے اور ان ہی کی وجہ سے کامیاب ہوئی ہے۔ اس عمل

کی لوگ غائب نظر آتے ہیں۔

اگر عوام کے نقط نظرے اس تحریک کا جائزہ لیا جائے تو بہت ی اہم پاتیں ابحر کر مائے آئیں۔ مائے آئیں۔ مائے آئیں۔ گلت سعید خال نے اپنے ایک مضمون میں سندھ اور پنجاب کی ان عورتوں سے انٹرویو کئے کہ جو ہجرت کر کے پاکستان آئیں۔ ان میں سے اکثریت کو نہ تو مسلم لیگ کے بارے میں کچھ پہتہ تھا' نہ لاہور ریزرویشن کے بارے میں' اور نہ ہی مجمد علی جناح کے بارے میں کورنے کی گائیاتی تحریک فرقہ وارانہ فسادات' قل و غارت کری' لوٹ بار'

ب کی این میں میں میں ایک رہے وار میں میں ان کی کی یادیں ہیں۔ نہ وہ کی دور کی اور کی کی یادیں ہیں۔ نہ وہ کی دو تو می نظریہ سے واقف ہیں' نہ اقبال کے خواب سے' اور نہ جناح کے 14 نکات

اس لئے یہ اہم سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا تقتیم میں لوگوں نے حصہ لیا' یا یہ چند

ھیتوں اور گروہوں کا منصوبہ تھا کہ جو لوگوں کی مرضی کے بغیر عمل میں آیا؟ ان لوگوں کے منبوں نے تقسیم کے عمل کو دیکھا ہے' اس میں حصہ لیا ہے' اور اس سے متاثر کے بین' ان کے خیالات کو رقم بند کیا جائے تو تحریک پاکستان کی تاریخ جو اب تک کے بین' ان کے خیالات کو رقم بند کیا جائے تو تحریک پاکستان کی تاریخ عمل نردست تبدیلی آئے گی اور بید ممکن ہو سکے گا کہ ہم ان سے کی بنیاد پر پاکستان کی تشکیل نو کر سکیں۔

پاکتان کی اس مخفر ناریخ کو نہ صرف پاکتانی مورخوں بلکہ غیر مکلی مورخوں نے بھی افول کی شخصیت کے پس مظریس بیان کیا ہے۔ کتابوں کے موضوعات اس فتم کے ہیں اللہ آف پاکتان" یا "پاکتان اندر الوب خال" یا میں جو خیال ابھرتا ہے کہ بید وہ شخصیتیں ہیں کہ جن کی جاگیر

ان تھا چونکہ جب ہم ''نواب آف کالا باغ'' کی اصطلاح استعال کرتے ہیں تو مطلب کے کہ کالا باغ'' کی اصطلاح استعال کرتے ہیں تو مطلب ہے کہ کالا باغ کے جاگیردار۔ اس سے یہ بھی پت چلتا ہے کہ ان مخصیتوں نے بہت اور عوام کو نظر انداز کرتے ہوئے آمرانہ طریقوں سے حکومت کی' ملک کو جاگیر اور عوام کو اینے مزارع۔

پاکتان میں تاریخ نولی کا تعلق ملک کے سامی حالات سے رہا ہے۔ چونکہ یہاں طویل یہ آمریت و فوج کی حکومت رہی' اس لئے مورخ عوام کو نظر انداز کر کے صرف ان کی تحریف و توصیف کرتے رہے۔ جب آمریت کے بعد جمہوریت آتی ہے تو جزاوں کی جگہ اس ملک کے زمیندار اور جاگیردار لے لیتے ہیں اور وہ اپنے خاندان کے بزرگوں کے کارنامے کھوا کر خود کو ان کا جائز وارث ثابت کراتے ہیں۔

تاریخ میں کی فض 'گروہ' یا جماعت کا موجود ہونا انتائی اہم ہوتا ہے۔ کونکہ اس بنیاد پر وہ اپنے حقوق کا مطالبہ کرتے ہیں' اور اپنی حکم انی کی حیثیت کو جائز قرار دیتے ہیں۔ لکین جو لوگ تاریخ سے غیر حاضر ہیں' ان کے لئے اپنی حیثیت تنلیم کرانے کے لئے کوئی تاریخ دلیل نہیں ہوتی ہے۔ اس کی مثال میں یہ رہتا ہوں کہ جب تاریخ میں یہ بنایا جائے کہ عور تیں بیشہ سے گھروں میں ربی ہیں' گھریلو کام کاج کا شعبہ رہا ہے۔ ان کے اہم فرائض میں ہی پیدا کرنا اور ان کی تربیت ربی ہے۔ تو اس تاریخ کے بیان سے یہ نظریہ قوی ہوگا کہ آج بھی عورتوں کو اس طرح سے رہتا چاہئے' کیونکہ ماضی میں ایبا بی ہوتا چلا آئی ہو گا کہ آج بھی عورتوں کو اس طرح سے رہتا چاہئے' کیونکہ ماضی میں ایبا بی ہوتا چلا کہ اس میں تبدیلی کا مطلب معاشرے کے توازن کو بگاڑنا ہے۔ اس لئے آگر صرف میرانوں اور مخصیتوں کی تاریخ کھی جائے گی تو اس سے بی تاثر ہوگا کہ حکومت کرنے کا حق انہیں کو ہے' عوام کا کام ان کی اطاعت ہے۔ کیونکہ تاریخ میں حکران حاضرو سرگرم ہوتے ہیں' جب کہ عوام خاموش و غیر حاضر۔

اگر عوام کی تاریخ تکھی جائے تو اس کے لئے ضروری ہے کہ ان عوال کا تجزید کیا جائے کہ جو تاریخ کو تفکیل ویتے ہیں۔ عوام کی زندگی ہیں سطی طور پر شاید ایک مورخ کو کئی زیادہ تاریخی مواد نظر نہیں آئے گا' کیونکہ یہ لوگ کھی باڑی کرتے ہیں' محنت و مزدوری کر کے روزی پیدا کرتے ہیں۔ دستکار و ہنرمند آلات و اوزار بناتے ہیں۔ معار مکانات تغیر کرتے ہیں۔ مزدور فیکٹریوں ہیں ضرورت کی اشیاء پیدا کرنے ہیں مصروف رہتے ہیں۔ یہ روزمرہ کی سرگرمیاں ہیں' جن کا مشاہدہ کیا جائے تو ان ہیں کوئی سنتی خیز بات نہیں طے گی۔ گر زرا اس کی تہہ ہیں جائیں تو معلوم ہو گا کہ انہیں سرگرمیوں کی وجہ سے ملک کی معیشت چلتی ہے۔ ان بی کی کمائی سے ریاست کے ادارے بنتے ہیں۔ اور ان بی کی محیث ہیں۔ اور ان بی کی محیث تھے۔ ہیں ثقافت تفکیل ہوتی ہے۔ اس تمام عمل کے آخر میں وہ تمام ذرائع سے محروم ہو جاتے ہیں' جب کہ حکمراں طبقے ان کی دولت پر قبضہ کر کے ان پر حکومت کرتے ہیں۔

پاکتان کی تاریخ میں اس کو بیان کرنا بھی ضروری ہے کہ لوگ جو دولت پیدا کرتے ہیں اور جس پر حکمرال طبقے بقضہ کرتے ہیں' اس کا استعال کماں ہوتا ہے؟ کیا ان سے اسکول' مہتتال بنتے ہیں' اور شمری و دیماتی سمولتیں دی جاتی ہیں' یا بید دولت حکمرانوں کی عیاشی میں استعال ہوتی ہے۔ اس دولت کا اکثر حصہ فوج کے لئے اسلحہ خریدنے پر خرج ہو جاتا ہے۔ یمال ہی بھی سوال کیا جا سکتا ہے کہ کیا بیار و مفلس' فاقد زدہ عوام کو صحت و تعلیم کی مضرورت ہے یا ایف 16 اور سب میرین کی؟

1947ء سے حکمرال طبقول نے اس بات کی بوری کوشش کی ہے کہ عوام کو تاریخی

عمل سے دور رکھا جائے۔ انہیں ایے ماکل میں الجھا دیا جائے کہ وہ اپنے بارے میں سوچنا چھوڑ دیں اس لئے جمہوری اواروں کو ابھرنے نہیں دیا گیا۔ آمریت و فوج کے ذریعہ لوگوں کو دیا کر رکھا گیا۔ لیکن اس کے باوجود لوگوں نے وقا" فوقا" ان کے ظاف آواز اٹھائی' ایوب خان کا زوال لوگوں کے مظاہروں کے نتیجہ میں ہی ہوا' بھٹو کی پالیسیوں کے ظاف بھی عوام نے آواز اٹھائی' ایم۔ آر۔ ڈی' کی تخریک بھی لوگوں کی چلائی ہوئی تھی۔ یہ فلاف بھی عوام کی تاریخ کے وائرہ میں آتے ہیں۔

لکن عوام کی ناریخ صرف اس وقت تکھی جا کتی ہے کہ جب عوام کے پاس قوت و طاقت ہو گی۔ دوسرے اگر کوئی عوام کی ناریخ تکھے بھی' تو عوام کو اس سے اس وقت فائدہ ہو گا کہ جب وہ اسے پڑھ سکیں اور اپنے بارے میں آگاہ ہو سکیں۔ اگر عوام کو جائل رکھا گیا' تو انہیں اس کا موقع نہیں طے گا کہ وہ اپنے رول کے بارے میں واقف ہو سکیں کہ جو آریخ میں انہوں نے اوا کیا ہے۔ اس واقفیت کے بغیر ان میں تاریخی تصور کی کی رہے تاریخ میں انہوں نے اوا کیا ہے۔ اس واقفیت کے بغیر ان میں تاریخی تصور کی کی رہے

#### امریکه اور کالوں کی تاریخ

اکثر مورخ قوی تاریخ لکھتے ہوئے اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ ان ہی واقعات کا ذکر کیا جائے کہ جن سے قوم اور افراد کی شان و شوکت ظاہر ہو اور ان واقعات کو نظر انداز کر دیا جائے کہ جن سے بدنای اور شرت کو خطرہ ہو۔ اس قتم کی کوشش امریکہ کی تاریخ نولی میں ہوئی کہ جن میں غلامی کے ادارے اورا س کے بارے میں یا تو خاموشی اختیار کی گئی اور یا پھراس کا اخلاقی جواز چیش کیا گیا۔

لیکن تاریخ نولی کے اندر اب انقلابی تبدیلیاں کری ہیں اور وہ جماعتیں اور گروپس
کہ جنیں مورخوں نے تاریخ میں نظر انداز کر دیا تھا، وقت کے ساتھ جب ان میں تعلیم
اور شعور آیا تو انہوں نے خود اپنی تاریخیں لکھنی شروع کر دیں اور اس طرح کوشش کی کہ
تاریخ میں اپنے کردار کا تعین کریں۔ مثلاً ہندوستان کی تاریخ میں اچھوت لوگوں کا کوئی قائل
عزت درجہ نہیں، گر اب اچھوت لوگ اپنی تاریخ کی خود تشکیل کر رہے ہیں۔ اور اس کے
متاج نہیں کہ کوئی دوسرا ان کی تاریخ کلھے۔

یمی صورت حال امریکہ میں افریقی غلاموں کی تھی کہ جن کی تاریخ اب تک سفید فام مورخوں نے لکھی تھی اور ان کو اپنے نقطہ نظر سے چیش کیا تھا۔ گر اب افریقی لوگ خود اپنے نقطہ نظر سے اپنی تاریخ کو لکھ رہے ہیں اور اپنی شاخت کو ابھار رہے ہیں۔ اس سلسلہ میں اکیکس بیلی کا ناول "روٹس" قائل ذکر ہے کہ جو نکش ہے گر اس میں اس نے غلامی کی پوری تاریخ بیان کر دی ہے اور اس کا بیان کرنے والا ایک افریقی ہے جو صدیوں کی وہ تاریخ لکھ رہا ہے کہ جس میں افریقیوں کو افریقہ سے لایا جاتا ہے غلام بنایا جاتا ہے اور ان کے ساتھ غیرانسانی برتاؤ کیا جاتا ہے۔

اس لئے جب موجودہ نقطہ نظر سے غلامی کا ادارہ انسانیت کے خلاف اور غیر اخلاقی محمول تو اس صورت میں امر کی مورخوں کو اس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ اپنی آاریخ میں غلامی کے ادارے کے وجود کو کمی طرح سے صحیح ثابت کرے۔ چنانچہ امریکی مورخ تاریخ کی نئی تفکیل دیتے ہوئے غلامی کے بارے میں مخلف دلاکل استعال کرتے ہیں۔ اول تو یہ کہ غلامی کا ادارہ جنگی قیدیوں کو دجہ سے وجود میں آیا۔ اس سے پہلے جنگی قیدیوں کو قل کر دیا جاتا تھا' گر جب ان کو غلام بنایا جانے لگا تو اس کی وجہ سے ان کی جائیں نئے کئیں' لنذا اس ادارے نے قل عام کو روکا اور جنگی قیدیوں کو زندگی دی۔ اس بنیاد پر کہ جنگی قیدیوں کو زندگی دی۔ اس بنیاد پر کہ جنگی قیدیوں کو زندگی دو۔ اس بنیاد پر کہ جنگی قیدیوں کو غلامی نے نئی زندگی دی' ان کو معاشرہ میں غلام بنا کر رکھنا اظاتی طور پر صحیح جنگی قیدیوں کو غلامی نے نئی زندگی دی' ان کو معاشرہ میں غلام بنا کر رکھنا اظاتی طور پر صحیح جنگی۔

ایک امر کی مورخ جارج بان کروفٹ (George Ban Croft) نے امر کی تاریخ لکھتے ہوئے فلامی کے ادارے کی تاریخ بونان اور روم سے شروع کی اور دلیل دی کہ امر کی اس کے بانی نہ تھے بلکہ یہ ادارہ پہلے سے موجود تھا اور انہوں نے صرف اسے اختیار کیا۔

غلامی کے بارے میں ایک ولیل یہ بھی دی جاتی ہے کہ معاشرے میں ان کے ساتھ اچھا سلوک کیا گیا۔ تاریخ کے علاوہ یہ نقطہ نظر مشہور امرکی ناول ''گان وتھ دی ونڈ'' میں بھی ہے۔

اس کے بعد یہ سوال آ آ ہے کہ کیا ان غلاموں نے کوئی ایبا کام کیا کہ جو آریخ کا حصہ بنآ۔ اس کی دلیل یہ دی جاتی ہے کہ چو تکہ یہ غلام شے اور کمل طور پر اپ آقا اور مالک کے آباع شے۔ اس لئے انہوں نے کوئی کلچرپیدا نہیں کیا۔ آریخ بنانے میں ان کے آگاؤں کا حصہ تھا اس لئے آریخ میں انہیں کا ذکر آ آ ہے کہ جو متحرک اور باعمل ہو آ ہے۔ غلام آریخ سے اس لئے باہر ہیں کہ ان کی اپنی کوئی شخصیت تھی ہی نہیں۔

اکثر مورخ جب غلاموں کا ذکر کرتے ہیں تو اس کو بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں کہ یہ آرخ کا المیہ ہے کہ امریکہ میں غلاموں کو لایا گیا یا برقتمتی ہے کہ غلامی کا معاشرہ قائم ہوا۔ اس کے لیس مظر میں جو ذہنیت کام کرتی ہے وہ یہ کہ اگر یہ غلام نہیں ہوتے تو امر کی معاشرہ خالص اور پاکیزہ ہوتا۔ یہ المیہ ہے کہ اس نے معاشرہ کو آلودہ کر دیا۔

سفید فام تاریخ نولی کے جواب میں ساہ فام مورخوں نے اپی تاریخ کی تشکیل کرتے ہوئے ان دلائل کو رد کیا ہے۔ اول تو انہوں نے غلامی کے ادارے اور غلاموں کی سرگرمیوں کو تاریخ کے دھارے میں شریک کیا۔ ان کا نقطہ نظریہ ہے کہ افریقی غلاموں کی

آریخ علیرہ سے نہیں ہے۔ کو تکہ اگر اسے علیرہ کر دیا گیا تو اس صورت بل سفید فام آقائل نے اس کے ساتھ جو کچھے کیا ہے وہ پوشیدہ رہے گا۔ افریقی غلاموں نے امریکہ کی آریخ بنانے میں پورا پورا حصہ لیا ہے اندا اس کو اجاگر کرنے کی ضرورت ہے۔ اس تحقیق کے نتیجہ میں وہ غلام کہ جو تاریخ میں گمنام تھے، دوبارہ سے زندہ ہو گئے اور تاریخی طور پر معاشرے میں ان کی ساتی اور معاشی ابھیت بردھ گئے۔

انہوں نے اس نقط نظر کو بھی رد کیا ہے کہ غلام مالکوں کے آلی تھے اور اس طمرآ
ان کی اپی شخصیت دنہ تھی۔ آریخی شواہ بتاتے ہیں کہ غلاموں نے ان طالت ہیں بھی اپنا
کلچر تخلیق کیا۔ اور یہ کہ انہوں نے غلای کو خاموثی سے قبول بھی نہیں کیا بلکہ اس کے خلاف برابر مزاحت جاری رکھی۔ انہوں نے اس بات کی بھی نشان دبی کی کہ سفید فام معاشرے کو غلای کے اوارے کی اس لئے ضرورت تھی کیونکہ ووسری بورئی ملازم مشقل طور پر ایک بی جگہ ملازمت کرنے پر اور اپنی محنت بیچنے پر تیار نہ تھے۔ اس کے علاوہ ان کے تموڑے بہت حقوق بھی تھے۔ آگر انہیں ملازم رکھا جا آ تو معاشرے میں طبقاتی تضاوات برحتے اور سفید فام آقاؤں کا استحصال ابحر کر سامنے آگا۔ اس لئے افریقی غلاموں کو لایا گیا کہ جن کے کئی خون اور نہ بی کوئی اوارہ یا قانون ان کی جماعت کے لئے تیار کہ جن کے کئی خوا س کے خاص کے لئے تیار کہ جن کے کئی خوا س کے نملی طور پر ان کا استحصال مکن تھا۔

اس لئے غلای نے امری معاشرے میں نلی تعقبات کو پیدا کیا۔ ان کی موجودگی کو سفید فاموں کے لئے بلور خطرہ چی کرتے ہوئے انسیں نلی بنیادوں پر متحد رکھا، جس کی دجہ سے سفید فام لمازم اور نچلے درج کے لوگ بھی خود کو برتر سجھنے لگے اور اس طرح انہوں نے اپنے مفادات سفید فام مالکوں سے ملا دے۔ طبقاتی تضادات نہ ہونے کی دجہ سے معاشرے میں ساتی تبدیلی کے رائے بند ہو گئے۔

یاہ فام مورخ اب ایک ایس امرکی آریج کی تشکیل دے رہے ہیں کہ جس میں نلی و طبقاتی تضادات کو ابھارا جائے اور ایک الی مشترک آریج کو بیان کیا جائے کہ جس میں غلاموں کا کردار پوری طرح سے ابحرکر آئے۔

## پاکستان کی تاریخ کیسے لکھنی چاہئے؟

پاکتان بیشل کمیش آف ہمٹری اور کلچری جانب سے اس بات کا اعلان کیا گیا ہے کہ وہ پاکتان کی ایک مربوط آرخ مرتب کر رہے ہیں۔ چونکہ یہ آرخ مرکار کی سربری ہیں کمی جا رہی ہے' اس لئے ذہن ہیں بہت سے سوالات پیدا ہوتے ہیں' اور وہ سوالات یہ ہیں کہ اس آرخ کی ضرورت کیوں محس ہوئی؟ کیا اس آرخ کا خاکہ ان آریخوں سے مخلف ہو گا کہ جو اب تک کمی گئی ہیں؟ اگر ایسا ہو گا تو وہ کون سا فریم ورک ہو گا کہ جس میں یہ آرخ کمی جائے گ۔ کیا یہ آرخ بھی دو قوی نظریہ کے تحت کمی جائے گی یا اس سے علیحدہ اور مخلف نظریہ کی تفکیل کرے گی؟ کیا اس میں بھی آرخ کو مخصیتوں کے گرد کمھا جائے گا؟ یا سابی و محاشی عناصر کو اہمیت دی جائے گ۔ کیا اس میں مراعات یافتہ طبقوں کی تعریف و توصیف کی جائے گی؟ یا عام لوگوں کے کردار کو ابھارا جائے گا۔ کیا اس میں ہندو و شمنی کے جذبات کو برانگیختہ کیا جائے گا یا ان کے سابی و ثقافی رشتوں کو اجاز کیا جائے گا یا ان کے سابی و ثقافی رشتوں کو اجاز کیا جائے گا یا ان کے سابی و ثقافی رشتوں کو اجاز کیا جائے گا یا ان کے سابی و ثقافی اس نے ذریعہ توگوں میں آریخی شعور پیدا کیا جائے گا کہ وہ اس میں نہی و لسانی و ثقافی اقلیتوں کے کام اور کردار کو شامل کیا جائے گا؟ یہ اور اس شم کے سوالات جائے گا۔ کیا اس میں نہی و لسانی و ثقافی اقلیتوں کے کام اور کردار کو شامل کیا جائے گا؟ یہ اور اس شم کے سوالات بیا کہ جو کمیشن کو اپنے سامنے رکھنا ضروری ہیں۔

اس سے پہلے میں اپنی رائے دوں کہ پاکتان کی جدید تاریخ کو کیسے لکھنا چاہے؟ میں مخترا اس جانب اشارہ کرنا چاہوں گا کہ برصغیر ہندوستان کی تحریک آزادی کو کس کس طرح اور کن نقط ہائے نظر کے ساتھ لکھا جا رہا ہے؟ (میں یمال صرف آزادی کی قوی تحریک خود کو محدود رکھوں گا۔)

سب سے اہم نقطہ نظر قوم پرسی کا ہے کہ جس کے تحت ہندوستان کی سامراج سے

قوی آزادی کو وسیع ناظر میں دیکھا جا رہا ہے۔ اس نقط نظر کے تحت قوی آزادی کی تحریک ہندوستانی کی مختلف اقوام ' ذاتوں ' اور جماعتوں کی ایک متحد تحریک تھی۔ اس میں ہر نظریہ کے رکھنے والے شعے چاہے وہ دائیں بازو کے ہوں یا بائیں بازو کے مول یا وسیع المشرب ان تشدد پند ہوں ' یا عدم تشدد کے بیروکار ' فرقہ وارانہ ذائیت کے مول یا وسیع المشرب ان مختلف نظریات کو متحد رکھنے والا عضر سامراج دشمنی تھا۔ ٹاکہ اس سے آزادی عاصل کرنے کے بعد ایک ایسے معاشرے کی بنیاد ڈائی جائے کہ جس میں سیکولر ازم ' جمہوریت ہو ' اور جمال معاشرہ غیر ملکی سموایہ سے آزاد ہو ' قوی سموایہ کی بنیاد پر صنعتی ترقی ہو۔ جمال جائے رواران نظام کا خاتمہ کر کے کانوں کو آزادی دی جائے۔ اور ایک ایبا نظام تھکیل دیا جائے کہ خیر میں عوام کی فلاح و بہود ہو۔

اس فظ نظر کے بر عکس کیبرج اسکول نے اپنی شخیق سے جو نتائج نکالے ہیں' اس میں وہ برطانوی سامراج کی جمایت کرتا ہے۔ مجموعی طور پر اس اسکول کے مورخ اس بات پر متنق ہیں کہ ہندوستان میں برطانوی حکومت کی حیثیت ایک غیر مکلی حکومت کی تھی۔ اس کا اپنا کوئی سیاسی' معاشی اور ساجی نظام نہیں تھا۔ اس لئے وہ اس پہلو کو نظر انداز کرتے ہیں کہ سامراجی نظام کی ٹوٹ پھوٹ سیاسی و معاشی اور ساجی تبدیلیوں کی وجہ سے ہوئی۔ وہ اس بات پر بھی ذور دیتے ہیں کہ برطانوی حکومت اور ہندوستان کے عوام کے درمیان کوئی تشاہ نہیں تھا۔ اس لئے ہندوستان کی قومی تحریک اس تشاد کی وجہ سے نہیں ابحری' اور نہ یہ تحریک سامراج کے خلاف تھی۔

اس اسکول کے مورخوں نے اس سے انکار کیا ہے کہ ہندوستان میں کوئی ایک قوم علی اس کے برعکس وہ ہندوستانی معاشرہ کو مختلف ذاتوں' برادربوں' ذہبی و لسانی جماعتوں میں بٹا ہوا دیکھتے ہیں۔ یہ ایک الی تقلیم بھی کہ ان کو متحد کرنے والا کوئی عضر نہیں تھا۔ اس لئے ہندوستان کی قومی تحریک آزادی کو ایک قوم کے تناظر میں دیکھنا صحح نہیں ہے۔ یہاں کے رہنے والوں کی شاخت ان کی ذات پات' ذہب' یا زبان پر تھی۔ اور ای بنیاد پر ہندوستان میں سیاس تحریکیں چلیں۔

ہندوستان کی قوم پرست تحریمیں دراصل طبقہ اعلی (Elite) کے مفادات کے لئے تھیں۔ اس لئے ان تحریکوں سے ان طبقول کے مفادات ظاہر ہوتے ہیں۔ اپنے مفادات کو

پورا کرنے کے لئے انہوں نے قوم پرسی کے نام پر کبھی ذہبی جذبات کو ابھارا اور کبھی ذات پات کے نام پر لوگوں کو متحد کیا۔ ہندوستان کے بور ژوا طبقہ نے برطانوی حکومت کی اس لئے خالفت کی کیونکہ وہ ان کے مفاوات کی راہ میں رکاوٹ بن رہی تھی۔ اس لئے قوم پرسی کی تحمیں۔

کیبرج اسکول کے مورخین نے بور ژوا طبقوں کے باہمی تضادات اور اختلافات کی بھی نشان دبی کی ہے۔ ان میں کچھ برطانوی حکومت کی جمایت کر کے اس سے فوائد حاصل کر رہے ہتے اس رہے ہتے و کچھ مخالفت کر کے آئندہ کے لئے اپنی ترقی کی راہیں ہموار کر رہے ہتے اس لئے ہندوستان کی سیاست میں طبقہ اعلیٰ کے لوگوں کی اجارہ داری ربی۔ کیونکہ اپنی طبقاتی پوزیشن کی وجہ سے ان کے آئیے افتیارات سے کہ وہ اپنے حلقہ کے لوگوں کے کام کراتے سے۔ اس لئے ان میں اور عوام میں مربرست و درخواست گذار والا رشتہ تھا۔ اس بنیاد پر انہوں نے معاشرہ میں اپنی سیاسی و ساجی برتری کو قائم رکھا۔

ہندوستانی تاریخ کو کچلے ہوئے محروم طبقوں کے نقطہ نظر سے لکھنے میں مورخوں کی ایک نئی جماعت ہے جو اپنے نقطہ نظر کو Subaltern کا نام دیتے ہیں۔ یہ بھی ہندوستان کی جدید تاریخ کو لکھتے ہوئے 'برطانوی دور حکومت میں اٹھنے والی تحریکوں کو طبقہ اعلیٰ اور حکومت کے درمیان تفنادات کو قرار دیتے ہیں کہ جس کا عوام سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ چو نکہ ہندوستان کے عوام سامراج کے خلاف بھی متحد نہیں ہوئے' اس لئے قوی تحریک نام کی کوئی چیز نہیں ہے۔ وہ اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ نچلے طبقوں میں سامراج کے خلاف جذبات نہیں ہے۔ وہ اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ نچلے طبقوں میں سامراج کے خلاف جذبات تھے' مگر انہیں ان جذبات کے اظہار کے لئے مواقع نہیں طے۔ جبکہ طبقہ اعلیٰ نے نام نماد قوم پرتی کے نام پر ان جذبات کو استعال کیا۔ اس لئے Subaltern کہند قکر کے مورخ ان عوامی تحریکوں کو اجاکہ کر رہے ہیں کہ جو تاریخ میں گمنام رہی ہیں۔

مار کی کتب فکر کے مور نمین قوی آزادی کی تحریک کو طبقاتی فقلہ نظر سے دیکھتے ہوئے قومی تحریک کو ایک بور ژوا تحریک قرار دیتے ہیں کہ جن کے لئے عدم تشدد ایک ایسی پالیسی تھی کہ جو ال کے مفادات کے لئے ضروری تھی۔

پاکتان میں آزادی کی تحریک کو دو قوی نقط نظرے لکھا گیا ہے جس میں برصغیر کی تقتیم اس لئے ضروری تھی' کیونکہ دو قومیں ایک ملک میں رہتے ہوئے ساوی حقوق حاصل

نمیں کر عتی تھیں۔ پاکتان میں تقتیم کے بعد بہت سے سوالات اٹھے: مثلاً یہ کہ کیا پاکتان مسلمانوں کے لئے بتایا گیا تھا' یا اسلام کے لئے؟ کیا پاکتان کی تاریخ کو عربوں کی فتح سندھ سے شروع کیا جائے یا اس کی قدیم تاریخ کو بھی اس میں شامل کیا جائے؟ کیا پاکتان کی تاریخ کو ہندوستان کی تاریخ سے بالکل کاٹ دیا جائے اور اس پر صرف ان علاقوں کی تاریخ تکمی جائے کہ جو اس کا حصہ ہیں؟ کیا ہندوستان سے تمام ثقافتی سیاسی و ساجی رشتوں کو توڑ کر اس کے رشتے وسط ایشیا سے قائم کئے جائیں! یہ اور اس قتم کے بہت سے سوالات ہیں کہ جن کا جواب پاکتان کی تاریخ تکھنے سے پہلے ضروری ہے۔

آزادی کی تحریکوں میں قوم پرسی اور قوی مفاد کے نام پر تمام طبقوں کو متحد کیا جاتا ہے۔ اور ان کے جو تضادات ہوتے ہیں' ان کے بارے میں یہ کما جاتا ہے کہ انہیں وقت آنے پر دور کر دیا جائے گا۔ بھی پچھ برصغیر کی قومی تحریکوں میں ہوا کہ جن کی بنیادیں مامراج کے ظاف تحییں۔ اس جنگ میں مظلوم و استصالی طبقوں کو شامل کر کے تحریک کو مضبوط بنایا گیا۔ ان میں اقلیتیں بھی تحییں۔ اور عور تیں بھی' طالب علم اور مزدور و کسان بھی تھے۔ لیکن جب ملک آزاد ہوا تو اقدار پر طبقہ اعلیٰ نے قبنہ کرلیا اور ان مظلوم طبقوں کو دوبارہ سے ان کے اصلی مقام پر بھیج دیا گیا۔ اور کما گیا وہ سیاست سے دور رہیں اور ملک کے لئے قربانی دیں۔ اس وقت سے اس ملک کے مظلوم طبقے اس امید میں قربانیاں دے دے رہے انہیں ان کے حقوق طبیں گے اور انہیں دے در ج ہیں کہ شاید وہ وقت آئے گا کہ جب انہیں ان کے حقوق طبیں گے اور انہیں عرب و وقار طے گا۔

پاکتان کے عوام کی میہ امیدیں کیوں بوری نہیں ہوئیں! کیا نی لکھی جانے والی آاریخ اس کا جواب دے گی؟

تاریخ کا کام یہ نمیں کہ وہ حکرال طبقول اور ان کے راہنماؤں کی غلطیوں' برعنوانیوں' اور تماتوں کی بردہ بوٹی کرے بلکہ اسے پردہ بوٹی کے بجائے پردہ اٹھانے کی ضرورت ہے۔ اس کو اس بات کی ضرورت ہے۔ کام پر جو طبقاتی مفادات کو پورا کیا گیا ہے' اس کو ظاہر کیا جائے۔ ضرورت اس بات کی بھی ہے کہ قوم کے نام پر یہ صوبائی اور علاقائی شاختوں کو ختم کیا ہے' اس ابھارا جائے۔ ان اقلیتوں اور مظلوم طبقوں کی قربانیوں کو شلیم کیا جائے کہ جنوں نے اس ملک کی تقمیرہ تشکیل میں حصہ لیا۔ اس لئے ایک الی تاریخ

۔ لکھنے کے لئے ضروری ہے کہ جس کی ابتداء صوبائی و علاقائی تاریخ سے ہو۔ پھراس کی بنیاد پر ایک قوی تاریخ کمی جائے۔ گریہ تاریخ کمی دو قوی نظریہ پر نہ ہو' بلکہ ایک قوی نظریہ پر ہو کہ جس میں اس ملک کے تمام رہنے والے شامل ہوں۔ اگر ایک تاریخ لکھی گئی تو یہ ایک سیکولر اور جمہوری معاشرہ کی بنیاد بن سکے گ۔

(جسٹس اینڈ پیس کمیشن کے سمینار میں پڑھا گیا۔ 30- مارچ 1996ء لامور)

# ہمارے نظام تعلیم کی بنیادیں

(1)

تعلیم کے سلسلہ میں ایک رحجان تو یہ رہا ہے کہ یہ صرف چند مخصوص طبقوں کے لئے ضروری ہے اس لئے اسے محدود رکھا جائے اور نچلے طبقوں سے دور رکھا جائے۔ یکی وجہ متنی کہ ہندو معاشرے میں اچھوت لوگوں کے لئے تعلیم ممنوع تھی۔ بعض غلام معاشروں میں یہ عورتوں میں بھی غلاموں کے لئے تعلیم حاصل کرنا سختی سے منع تھا اور پچھ معاشروں میں یہ عورتوں کے لئے شجر ممنوعہ تھی۔ اس رحجان کے پس منظر میں یہ احساس تھا کہ تعلیم لوگوں کو باشھور بنائے گی اور اس سے قائم شدہ روایات کو خطرہ ہو گا۔ للذا تعلیم کو محدود رکھ کر طبقہ اعلی بنائے گی اور اس سے قائم شدہ روایات کو خطرہ ہو گا۔ للذا تعلیم کو محدود رکھ کر طبقہ اعلی کی برتری کو قائم رکھا جائے۔ 1670ء کی دہائی میں 'ای چیز اور اس خطرے کو زبن میں کی برتری کو قائم رکھا جائے۔ 1670ء کی دہائی میں 'ای چیز اور اس خطرے کو ذبن میں رکھتے ہوئے ور جینیا کے گورنر ولیم برکھے نے ایک بیان میں کما تھا کہ ''خدا کا شکر ہے کہ امارے ہال کوئی فری اسکول نمیں۔ چھپائی اور تعلیم نمیں۔ کیونکہ تعلیم تابعداری کو ختم کرتی ہمارے ہاں کوئی فری اسکول نمیں۔ چھپائی اور تعلیم نمیں۔ کیونکہ تعلیم تابعداری کو ختم کرتی ہمارے ہاں کوئی فری اسکول نمیں۔ چھپائی اور تعلیم نمیں۔ کیونکہ تعلیم تابعداری کو ختم کرتی ہے۔ اس سے کفراور فرقے پیدا ہوتے ہیں۔ "

تعلیم کے سلسلہ میں دو سرا رتجان یہ تھا کہ نچلے طبقوں علاموں اور عورتوں کو محدود تعلیم دی جائے تاکہ وہ انتظامی امور اور معاملات میں مددگار ثابت ہو سکیں۔ ہمارے ہاں ایک نمانہ تک عورتوں کی تعلیم کے بارے میں یہ رویہ تھا کہ یا تو انہیں تعلیم سے بالکل دور رکھا جائے۔ یا صرف اس قدر کہ وہ گر کے کام کاج میں مددگار ہو سکے۔ مولانا اشرف علی تعانوی نے اس صدی میں بہتی زیور میں عورتوں کے بارٹ میں لکھا ہے کہ "اگر لکھنا سمای تو صرف اس قدر کہ وہ ضرورتی خط اور گھر کا حساب تاب لکھ سکے، بس سمایا بھی جائے تو صرف اس قدر کہ وہ ضرورتی خط اور گھر کا حساب تاب لکھ سکے، بس

بنیادی طور پر ہمارے ہاں تعلیم کا مقصد یہ رہا ہے کہ اس کے ذریعہ اطاعت گذاری کا

کلچرپیدا کیا جائے۔ اسے فروغ دیا جائے اور پر اسے معظم کیا جائے۔ اس لئے تعلیم اور نصاب تعلیم میں طبقاتی فرق کو بیشہ سے برقرار رکھا گیا ہے۔ مثلاً طبقہ اعلیٰ کو جو تعلیم و تربیت دی جاتی تھی اس کا مقصد یہ تھا کہ انہیں کیسے حکومت کرنی چاہئے؟ رعیت کے ساتھ کیا سلوک کرنا چاہئے؟ اور اپنی حکرانی کی خصوصیات کو کیسے بزقرار رکھنا چاہئے؟ اس مقصد کے لئے ان کے لئے جو نصاب تعلیم بنایا جاتا تھا۔ اس میں اہم کتابیں نظام الملک کی کتاب سیاست نامہ' قابوس کی قابوس نامہ' غزلی کی نصیحت الملوک اور اس قشم کی دو سری کتابیں سیست نامہ' قابوس کی قابوس نامہ' غزلی کی نصیحت الملوک اور اس قشم کی دو سری کتابیں تعلیم۔ ان میں نوجوان شنزادوں اور امراء کو تربیت دی جاتی تھی کہ وہ نشست و برخاست' بات چیت' جسم کی حرکات و سکنات' مفتلو' اور اسینے طرز عمل میں کس طرح سے خود کو عام بات چیت' جسم کی حرکات و سکنات' مفتلو' اور اسینے طرز عمل میں کس طرح سے خود کو عام بات چیت' جسم کی حرکات و سکنات' مفتلو' اور اسینے طرز عمل میں کس طرح سے خود کو عام بات چیت' جسم کی حرکات و سکنات' مفتلو' اور اسینے طرز عمل میں کس طرح سے خود کو عام بات چیت' جسم کی حرکات و سکنات' مفتلو' اور اسینے طرز عمل میں کس طرح سے خود کو عام بات چیت' جسم کی حرکات و سکنات' مفتلو' اور اسینے طرز عمل میں کس طرح سے خود کو عام

خواص اور عوام میں فرق کو بر قرار رکھنے کے لئے خصوصیت سے زبان پر توجہ دی جاتی ہی۔ صرف و نحو، تواعد اور فصاحت و بلاغت وہ اہم موضوعات تھے کہ جن کی تعلیم خواص کے لئے ضروری تھی۔ الفاظ کا تلفظ۔ ضرب الامثال و اشعار کا استعال اور جملوں کی ساخت وہ صفات تھیں کہ جو اعلیٰ تعلیم یافتہ کو ان پڑھ اور غیر ممذب عوام سے جدا کرتی تھیں۔ زبان کے استعال سے پہ چل جاتا تھا کہ بولئے والے کا تعلق کس طبقہ سے ہے۔ امراؤ کے برعس عام لوگوں کے لئے جو نصاب تیار کیا گیا تھا اس کا مقصد تھا کہ ایک ایبا ذبن بنایا جائے کہ جو اطاعت گذاری اور تابعداری کی صفات رکھتا ہو۔ جو مروجہ روایات کو اٹن و آفاتی سجھتے ہوئے انہیں شلیم کرے انہیں چینے کرنے کا خیال بھی دل میں نہ لائے جو صاحب افتدار اور عمران طبقوں کی برتری کو مانے اور معاشرے کے طبقاتی میں نہ لائے ، جو صاحب افتدار اور عمران طبقوں کی برتری کو مانے اور معاشرے کے طبقاتی نظام کا فطری ہوتا تھول کرے۔ سعدی کی گلتان و پوستان۔ اظاتی محنی و اظاف ناصری میں اس شم کی تعلیم دی جاتی تھی۔ ان تعلیم یافتہ طبقہ پیدا کیا کہ مصلحت و منافقت پرسی کے سعارے زندہ رہا اور جس نے خوشام کے ذریعہ زندگی میں کامیابیاں صاصل کیں۔

پھر تعلیم کو پیشہ ورانہ تربیت اور ممارت سے بالکل جدا رکھا گیا۔ تعلیم یافتہ مخص کے لئے کمی پیشہ میں ممارت حاصل کرنا باعث ذات تھا اور ہاتھ سے کام کرنا تھارت کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔ یہ خیالات اس حد تک برسے گئے تھے کہ بعض اوقات برے برے علماء

بھی صرف پڑھنا جائے تھے لکھنا نہیں۔ کونکہ لکھنے کا کام پیشہ ور کاتب کا ہوا کرتا تھا۔ اس کے خطوط فاوی ۔ اور دستاویزات پر ان کے دستھا کے بجائے ان کی مر شبت کر دی جاتی تھی۔ جب عمد برطانیہ میں مدرسہ دیوبند میں یہ منصوبہ بنایا گیا کہ تعلیم کے ساتھ ساتھ مختلف پیٹوں کی بھی تعلیم دی جائے تو اس کی علاء کی جانب سے سخت مخالفت کی جن اور دوری دور بلا خریہ منصوبہ ختم کرنا پڑا۔ تعلیم یافتہ اور پیشہ وروں کے درمیان جو فرق اور دوری ہو واس دور کی روایت ہے۔

طبقاتی فرق کو برقرار رکھنے کے لئے ایک روایت یہ تھی کہ امراء کے بچ گر پر پڑھا کرتے تھے جہاں ان کی تعلیم کے لئے قابل اما تذہ کی خدمات حاصل کی جاتی تھیں۔ یہ اسا تذہ امراء کے بچوں کو تعلیم دینے کے لئے مارے مارے بچرتے تھے۔ اس لئے تعلیم دی جاتی شی اما تذہ کا ساتی مرتبہ گرا ہوا تھا۔ امراء کے بچوں کو علیحدہ سے اس لئے تعلیم دی جاتی تھی کمی کہ وہ عام لوگوں سے دور رہیں۔ عام لوگوں کے لئے کستب ہوا کرتے تھے کہ جماں بنیادی نہیں تعلیم کا بندوبست تھا۔ اس کے بعد مدرسے تھے کہ جماں غیری اعلیٰ تعلیم دی جاتی تھی اور فارغ التحصیل انتظامیہ میں مفتی' قاضی' اور صدر کے عمدوں پر فائز ہوتے تھے۔ سیکول علوم کے لئے علیحدہ سے کوئی اسکول یا مدرسہ نہیں ہوا کرتا تھا۔ حکیم' انجیئز' مصور' اور فاش بننے کے لئے ضروری تھا کہ کی چیشہ در استاد کی شاگردی افتیار کی جائے۔ عام طور سے یہ چیشہ خاندانوں میں محدود ہوتے تھے' چو نکہ ان کا تعلق روزی سے تھا' اس لئے انہیں خفیہ رکھا جاتا تھا۔ اس لئے سیکولر علوم اور پیشوں پر بہت کم کتابیں لکھی گئیں۔ پیشوں کے راز خاندانوں میں سینہ بہ سینہ ختی ہوئی ہوئے تھے۔ اس کے علاوہ یہ فنون اس وقت تک زندہ رہے یا ان میں ترق ہوئی کہ جب تک انہیں شاہی سربرسی حاصل تھی' جب یہ سربرسی

عمد برطانیہ میں جب پہلی مرتبہ حکومت کی جانب سے اسکول کھولے گئے تو انہوں نے ہندوستان کے سابی نظام میں زبردست تبدیلی کی' ابتداء میں اونچی ذاتوں' اور طبقہ اشراف کے لوگوں کی جانب سے ان اسکولوں کو زبردست مخالفت کا سامنا کرنا پڑا کیونکہ ان لوگوں کے کوگوں کی جانب سے بات ناقابل برداشت متی کہ وہ اپنے بچوں کو مجلی ذات کے عام بچوں کے ساتھ ایک کلاس میں اور ایک ہی شیخ پر بیشا دیکھیں۔ اس لئے جب ہندوؤں کی اعلیٰ ذات والوں

نے یہ اعتراض کیا وہ اور فجلی ذات والے ایک جگہ نہیں بیٹے سکتے ہیں۔ تو اس کا حل یہ نکالا کیا کہ اونجی ذات والے بینجوں پر بیٹھیں کے اور فجلی ذات کے بیخے فرش پر بر آمدے ہیں۔ یو پی کے شرفاء کو بھی یہ سخت ناکوار تھا کہ اشراف اور اجلاف ایک ساتھ بیٹھیں اور خاص طور سے امراء کے بیچ گھر سے اسکول پڑھنے آئیں۔ اندا برطانوی حکومت نے امراء ، روساء 'اور شرفاء کے بیجوں کے لئے علیمہ سے اسکول کھولے۔ اورد کے تنصلتداروں کے بارے بھی نامی 'آر' منکاف نے اپنی کتاب "لینڈ لارڈز' اور برٹش رائی " بھی لکھا ہے بارے بھی نامی 'آر' منکاف نے اپنی کتاب "لینڈ لارڈز' اور برٹش رائی بھی لکھا ہے کہ انگریزی حکام نے بڑی کوشش کی کہ تعلقداروں کے لاکے گور نمنٹ کے اسکولوں بھی آئی مامل کریں 'لیکن اکثر طالت بھی بیگات و رانیاں نہیں چاہتی تھیں ان کے لاک ان سے جدا ہوں۔ کچھ کی دلیل یہ تھی کہ ان کے لاک قابل اساتذہ سے گھر پر پڑھ رہ بیں اس لئے انہیں اسکول جانے کی ضرورت نہیں ہے۔ اسکول جانے کی جورت بی ان کے لئے جو اہم مسائل شے وہ یہ کہ لاکوں کو کئے ملازم رکھنے کی اجازت ہوگی اور کیا انہیں جسمانی سزا وی جائے گی؟ امراء کے اسکولوں کے باشلوں بھی لاکوں کو نہ صرف یہ کہ علیمہ جسمانی سزا وی جائے گی؟ امراء کے اسکولوں کے باشلوں بھی لاکوں کو نہ صرف یہ کہ علیمہ کمرہ دیا گیا بلکہ انہیں یہ سوات بھی دی گئی کہ وہ اپنا کھانا خود تیار کرائیں۔

برطانوی حکومت کی بیہ خواہش متی کہ وہ امراء ' زمینداروں اور نوابین کے لڑکوں کو بورٹی تعلیم دے کر انہیں اپنے لئے استعال کریں ' گر ہوا بیہ کہ بیہ لڑکے زہنی طور پر ترتی نہیں کر سکے اور آگے چل کر متوسط طبقے کے لڑکوں نے جنہوں نے عام گور نمنٹ اسکولوں میں تعلیم حاصل کی متی انہوں نے نو آبادیاتی نظام کے خلاف میم چلائی اور سیاست پر اپنا شائم کا۔

حمد برطانیہ میں اسکول سٹم نے ہندوستان کی سابی' سابی' اور معاثی زندگی میں زبردست تبدیلی کی کیونکہ اس میں تعلیم کو فد بہ سے جدا کر کے اسے سیکولر بنیادوں پر قائم کیا۔ میندسن' انجینرنگ اور کانالوتی کے اداروں نے پہلی مرتبہ ان فنون کو سب کے لئے کھول دیا' یہ کمنا مجع نہیں کہ اگریزی تعلیم نے صرف کلرک پیدا گئے۔ اس تعلیم نے روش خیال' سیکولر' اور لبل ذہن کے لوگوں کو بھی تیار کیا کہ جنہوں نے ہندوستان کی سیاست اور سابی بہود کے لئے کام کئے۔ اس نظام تعلیم نے طریقہ امتحان کو بدلا' اور سیاست اور سابی بہود کے لئے کام کئے۔ اس نظام تعلیم نے طریقہ امتحان کو بدلا' اور سیاست و غیر نصالی سرگرمیوں کو فروغ دیا تاکہ بنج ذہنی و جسمانی طور پر صحت مند ہو سیس۔

ان تعلیمی اداروں کی سرگرمیوں کے ذریعہ تعلیم یافتہ طبقہ جمہوری روایات و اقدار سے روشتاس ہوا۔

(2)

تعلیم کے سلمہ میں یہ پرانی بحث ہے کہ اس کی بنیاد کیا ہو؟ کیا اسے روحانیت کے الع ہونا چاہئے اور کیا اسے نہیں احکات وجدان اور جذبات کے ذریعہ پھیلایا جائے یا اسے فلسفیانہ خیالات مائنس نقط نظر اور دلیل و عقلیت کی بنیاد پر بنقل کیا جائے۔ یورپ میں قرون وسطی میں تعلیم پر کمل طور پر چرچ کا کنرول تھا اور اس لئے اس کا بنیادی مقصہ یہ تھا کہ نہیں عقائد کو کیے مضبوط کیا جائے اور نہیب کے بارے میں شکوک و شہمات کو کیے ختم کیا جائے؟ اس لئے تعلیم کا مقصہ عقائد کی بچائی اور آفاقیت کو قائم کرنا تھا۔ لیکن جیے جیے یورپ کے معاثی و سیاسی اور ساجی حالات بدلنا شروع ہوئے وہاں ایسے علوم کی ضرورت محسوس ہونا شروع ہوئی جو بدلتے ہوئے حالات میں معاشرے کی ضروریات پوری کر سیس۔ اس نقط نظر سے تعلیم کو چرچ کے تبلط سے نکالئے کی ابتداء ہوئی۔ چنانچہ ریناساں کے زمانہ میں جب ہومنزم کے خیالات پھیلے تو نہیب کا اثر کمزور ہونا شروع ہوا اور انسان کا کنات کا اہم مرکز بن گیا کہ جس کے مفاد کے لئے دنیا کو تبدیل کرنا تھا۔ اس میں غور و لئے جسے جیسے تعلیم چرچ کے اثرات سے آزاد ہوتی چلی گئی اسی طرح سے اس میں غور و لئر اور سائنسی سوچ آتی چلی گئی۔

تعلیم کے سلسہ میں علاء کا نقط نظر ابتداء ہی سے یہ رہا ہے کہ اس کا بنیادی مقصد عقائد کی فدمت ہے۔ اس لئے صرف ان علوم کا مطالعہ ضروری ہے جو ان عقائد کو مشخکم کریں۔ ایسے تمام علوم کہ جو عقائد کے سلسلہ میں شک و شہمات پیدا کریں یا جو عقائد سے لا تعلق ہوں ان کی تعلیم غیر ضروری ہے۔ اس لئے سکولر علوم کی جانب علاء کا رویہ معاندانہ رہا ہے۔ پاکتان کے قیام نے تعلیم کے بارے میں اس نہ بی نقط نظر کو تقویت دی کیونکہ جب ملک کی بنیاد نظریہ بن گیا تو یہ ضروری ہو گیا کہ تعلیم کو نظریا تی بنیادوں پر استوار کیا جائے اور تعلیم کے نصاب کو اس طرح سے تشکیل دیا جائے کہ جو اس نظریہ کو تقویت دے۔ چنانچہ ایک طرف تو تعلیم کو نہ بی بانے کا عمل شروع ہوا تو دوسری' دو قوی

نظریہ کی بنیاد پر تمام نصاب کو ڈھالا گیا۔ اس کے تتیجہ میں اردو ادب سے تمام ہندو ادیوں و شاعروں کو خارج کر دیا گیا۔ تاریخ میں صرف انہیں پہلوؤں پر زور دیا گیا کہ جو قوی نظریہ سے مطابقت رکھتے ہوں۔ چنانچہ ہمارے نصاب کی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں ذہن کو اس طرح سے ڈھالا جائے کہ جو قائم شدہ روایتی ساجی و سیاس ڈھانچہ کو قبول کرے' اس مقصد كے لئے ان ميں حب الوطني كے جذبات كو پيداكيا جاتا ہے تاكد ساج كے خلاف ہر تقيد كو وطن کے خلاف قرار دے کر اسے روک دیا جائے۔ مخصیت برئی کے خیالات کو اس لئے اممارا جاتا ہے تاکہ تھید کی روایات مضبوط رہیں اور زہن نظریاتی شخصیات کی ہدایات و فرمودات کے دائرے میں محدود رہتے ہوئے اپنی تمام تخلیقی صلاحیتوں کو منجد کر دے۔ این عقائد کی سچائی اور نبلی برتری کا سبق دے کر دوسروں کے بارے میں تعصب و نفرت يداكى جاتى ب ناكه مقابله اور جنگ كے لئے بيشہ دشنوں كا وجود رہے اور اس جنگجویانہ ذہنیت کے تمیجہ میں وطن کے دفاع کے نام پر ایک طرف فوجی اخراجات برهیں تو دوسری طرف عوام کے بنیادی حقوق کو تحفظ کے نام پر غصب کیا جاتا رہے۔ مامنی کی عظمت کو اس مرح سے پیداکیا جائے کہ حال کی پس ماندگ ان جذبات میں چھپ جائے۔ یہ نصاب تعلیم ایک ایمی نسل کو پیدا کر رہا ہے کہ جو متعصّب عک نظر' اور ناال ہے۔ اس لئے جب پہ کما جاتا ہے کہ معاشرے کو سب سے زیادہ نقصان بڑھے لکھے لوگ پنجا رہے ہیں تو اس کے پس مظرمیں کی تعلیی نظام ہے۔

اس کے علاوہ اس نصاب تعلیم کا ایک نقص یہ ہے کہ اس میں جمہوری الدار اور روایات کے لئے کوئی جگہ نمیں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے تعلیم کے حصول میں ہر مخض کو برابر کے مواقع نمیں ہیں' تعلیم اداروں کی تقسیم مالی وسائل کے لحاظ سے ہے' غریب لوگ اگر ممکن ہوتا ہے تو بچوں کو کمتب و مدرسے بھیج دیتے ہیں' متوسط و امراء کے لئے علیمدہ سے اسکولڑ کالجز ہیں' الذا یہ نظام تعلیم ابتداء بی سے طبقاتی فرق کو پیدا کر دیتا ہے اور تعلیم کے مواقع زبانت سے زبان مالی وسائل بر ہو واتے ہوں۔ ای وجہ سے تعلیم ماؤتہ لگراں م

کے مواقع زبانت سے زیادہ مالی وسائل پر ہو جاتے ہیں۔ اس وجہ سے تعلیم یافتہ لوگوں میں ابتقائی شعور بہت زیادہ ہو جاتا ہے۔ وہ لوگ کہ جو اعلیٰ نجی تعلیم اداروں میں تعلیم حاصل رہتے ہیں۔ اور پھر یورپ امریکہ کی یوندرسٹیوں سے ڈکریاں لیتے ہیں' ان کے نزدیک اوام ان پردھ' جالل' اور غیر ممذب ہو جاتے ہیں۔ اور جب کی لوگ حکراں بنتے ہیں تو ان

کا فلفہ یہ ہوتا ہے کہ عوام کو صرف جر' تشدد' اور خوف سے قابو میں رکھا جاتا ہے۔ یک وجہ ہے کہ جہوری اقدار کو سب سے زیادہ پال آکسفورڈ' برکلے' اور بارورڈ کے پڑھے ہوئے لوگوں نے کیا ہے۔

**(3)** 

جدید تاریخ میں دو مثالیں ایس ہیں کہ جن میں حکومت کی جانب سے باقاعدہ منصوبہ بندی کے ذریعہ معاشرے میں تعلیم کو عام کیا گیا اور نصاب کی تھکیل اس انداز میں کی گئی کہ جو حالات سے مطابقت رکھتا تھا۔ یہ انیسویں صدی میں جاپان میں میجی دور حکومت اور جرمنی میں پروشیا کی سلطنت میں ہوا۔ نظام جاگیرداری کے خاتمہ اور تعلیم کے حصول کے جرمنی میں پروشیا کی سلطنت میں موار نظام جاگیرداری کے خاتمہ اور تعلیم کے حصول کے مساوی اصول نے ان دونوں معاشروں میں انتظافی تبدیلی کی اور انہیں جاگیردارانہ دور کی بہت ماکیک کے تکال کر جدید عمد کی دوایات سے دوشاس کرایا۔

موجودہ صورت حال میں ہارے ہاں یہ ناممکن نظر آتا ہے کہ تعلیی نظام کو اوپ سے حکومت تبدیل کرے۔ کیونکہ ایک طرف جاگیردارانہ معاشرہ تعلیم کا فروغ نہیں جاہے گا تو دوسری طرف فرجی افراجات تعلیم کے پھیلاؤ میں رکادٹ بنیں گے۔ اس کے علاوہ جب عک اس ملک کی بنیاد نہ بب اور نظریہ پر رہے گی اس وقت تک نصاب ان کی قید سے آزاد نہیں ہو گا۔ ایک روش خیال ' روادار' اور تقیدی و تحقیق اور تخلیقی ذہن کی تفکیل کے نمیں ہو گا۔ ایک روش خیال' روادار' اور تقیدی و تحقیق اور تخلیقی ذہن کی تفکیل کے کے ضروری ہے کہ تعلیم اور اس کا نصاب جمہوری اور سیکولر بنیادوں پر ہو۔ اور بھی مقصد ایک متاول تعلیم نیادل تعلیم نامی نیادل تعلیم نیادل تعلیم نے۔

# سیاست و حکومت

لفت علی سیاست کے دو معنی ہیں: انظام چلانا' اور ٹھربانی اور ٹھرداشت کرنا۔ اور دو سرے معنوں علی اذبت و سزا دینا۔ ماضی علی چونکہ حکومت کا یہ نصور تھا کہ انعاف اس وقت قائم ہو سکتا ہے جب کہ لوگوں پر پوری طرح سے کنٹرول رکھا جائے اور سزاؤں کے خوف سے انہیں حکم عدولی سے دور رکھا جائے۔ اس طرح سیاست کے مثبت اور منفی دونوں پہلو ہمارے سامنے آتے ہیں۔ چونکہ سیاست کا تعلق حکومت اور انظام سے تھا' اس لئے یہ سمجھا جاتا تھا کہ اس کا تعلق صرف حکرال طبقوں سے ہے اور عوام کو اس سے کوئی تعلق نہیں رکھنا چاہئے۔ ان کے لئے سیاست کے قریب جاتا یا اس عیں الجمتا غداری کے متراوف شخصا جاتا تھا۔ عوام کا سیاس معاملات یا سیاس امور عیں دخل اندازی کا مطلب تھا کہ وہ سمجھا جاتا تھا۔ عوام کا سیاس معاملات یا سیاس اوجہ سے تاریخ عیں عام آدمی کا روبیہ یہ حکمرانوں کے مطالب تھا کہ وہ سے تاریخ عیں عام آدمی کا روبیہ یہ حکمرانوں کے مطالب تھا کہ وہ سے تاریخ عیں عام آدمی کا روبیہ یہ تھا کہ دی اس وجہ سے تاریخ عیں عام آدمی کا روبیہ یہ تھا کہ دی اسے تھا کہ دونار حکمرانی خرواں دائند" یعنی حکومت کے کام بادشاہ بی جانتا ہے۔ یا اسے بی یہ تھا کہ دی کار حکمرانی خرواں دائند" یعنی حکومت کے کام بادشاہ بی جانتا ہے۔ یا اسے بی یہ تھا کہ دی یا اسے بی یہ تھا کہ دی کار حکمرانی خرواں دائند" یعنی حکومت کے کام بادشاہ بی جانتا ہے۔ یا اسے بی یہ تھا کہ دی کار حکمرانی خرواں دائند" یعنی حکومت کے کام بادشاہ بی جانتا ہے۔ یا اسے بی یہ

سیاست کے بارے میں ہمارے میں رویے تھے جو کہ برطانوی دور حکومت میں بھی جاری رہے۔ جب ہندوستان میں 1885ء میں کا گرس پارٹی قائم ہوئی اور اس نے سیاست میں حصہ لینا شروع کیا تو اس پر سید احمد خان نے زبردست ردعمل کا اظمار کیا اور مسلمانوں کو تلقین کی کہ وہ سیاست میں قطعی حصہ نہ لیں۔ اس کے پس منظر میں سیاست کا میں نقط نظر تھا کہ سیاست حکمرانوں کے لئے ہے اور عوام کے لئے صرف فرماں برداری اور اطاحت کرنا ہے۔ اس وجہ سے انہوں نے اس خدشہ کا اظمار کیا کہ اگر مسلمانوں نے سیاست میں

حق ہے کہ وہ جس طرح سے جاہے حکومت کرے۔

حصہ لیا تو اس کی وجہ سے انگریز تھراں ناراض ہو جائیں گے اور مسلمانوں کی وفاداری مشکوک ہو جائے گ۔

تحریک پاکتان کے دوران ایک تھوڑا سا وقت وہ آیا کہ جس میں ہندوستان کے

مسلمانوں نے ساست میں حصد لیا اگرچہ یہ ساست ایجی نمیشن کی سیاست تھی اور اس کا رخ زیادہ تر کا گرس پارٹی سے مخالفت کا تھا۔ گر اس میں شری آبادی' طالب علموں' مزدوروں اور عورتوں نے حصد لیا۔ گر جیے ہی پاکستان قائم ہوا' تو فورا اس نظریہ کا احیاء کیا گیا کہ طالب علموں' مزدوروں' اور عورتوں کے لئے سیاست اچھی چیز نہیں ہے اور حکمرال طبقوں کو یہ حق ہونا چاہئے کہ وہ بغیر کی تقید کے حکومت کر سیس۔

عوام کو سیاست سے روکنے کے لئے جو طریقے افتیار کئے گئے وہ یہ تھے کہ ملک کا کوئی وستور نہیں بتایا گیا اور نہ ہی عام انتخابات کرائے گئے تاکہ عوام کی نمائندگی کے بغیر حکومت کی جا سکے۔ اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ اقدار کے خواہش مند گروہوں کے لئے اس کے سوا اور کوئی دو سرا راستہ نہیں تھا کہ وہ سازش اور دھوکے سے حکومت پر قابض ہوں۔ اس لئے پاکستان کی ابتدائی تاریخ انہیں فریب کاریوں' چالاکیوں' اور سازشوں کی تاریخ ہے کہ جس میں ایک گروہ دو سرے کو اقدار سے محروم کر رہا ہے اور عوام خاموش تماشائی بنے ہوئے ہیں۔

جب ملک میں ایوب خال نے پہلی فوجی عکومت قائم کی تو اس کے بعد سے تو سیاست عوام کے لئے شجر ممنوعہ ہو گئی۔ ایسے تمام جموری ادارے ادر روایات کہ جس سے عوام میں سیاس شعور پیدا ہو تا انہیں ایک ایک کر کے تاہ کر دیا گیا۔ تعلیی اداروں میں طلباء کی یونین ختم کر دی گئی۔ ٹریڈ یونینوں پر طرح طرح کی پابندیاں لگائی گئیں، پریس کو سنرشپ کی زنجیروں میں جکڑا گیا۔ عوام کو سیاست سے اس قدر خوف زدہ کیا گیا کہ سیاست پر گفتگو کرتا ہمی ایک جرم ہو گیا۔ یمی وہ زمانہ تھا کہ جب ہوٹلوں میں یہ لکھا ہو تا تھا کہ "یمال سیاس عنظو کرتا منع ہے۔"

پاکتان کے ابتدائی دور میں سیاستدانوں کی ریشہ دوانیوں اور سازشوں کی وجہ سے اور بعد میں فوجی حکومتوں کے محدود انتخابات اور نامزدگیوں کے طریقہ کار کی وجہ سے عوام سیاست سے علیدہ رہے۔ اور جب پہلی مرتبہ 1971ء میں عوام میں روئی کڑا اور مکان کے سیاست سے علیدہ رہے کا اظہار کیا اور اس کی جمایت کی تو اس کے بدلہ میں انہیں لاشی و گولی اور منگائی لمی تو اس سے سیاست کے منفی اثرات اور زیادہ ابحرے۔ اس لیس منظر میں سیاست کا مفہوم بدل کر رہ گیا۔ اب اس کا مطلب ہے چالاکی وحوکہ دبی اور کی کے سیاست کا مفہوم بدل کر رہ گیا۔ اب اس کا مطلب ہے چالاکی دعوکہ دبی اور کی کے

ماتھ فریب کرنا' ای لئے عام مختلو میں کما جاتا ہے کہ "میرے ماتھ یہ سیاست نہیں چلے گی" اس وقت اگر سابی کارکن' یا راہنما کو اپنے بارے میں کچھ کمنا ہوتا ہے تو سب سے پہلے وہ یہ وضاحت کرتا ہے کہ "میرا سیاست سے کوئی تعلق نہیں" یا میں "سیای آدی نہیں ہوں" ناکہ سیاست سے دست برداری کے بعد وہ لوگوں میں اعماد پیدا کر سکے۔

سابی جماعتوں اور کارکنوں اور عام آدمیوں کی سیاست سے اس لا تعلقی کے بتیجہ میں سیاست صرف چند افراد کے ہاتھوں میں محدود ہو کر رہ گئی ہے۔ جب یہ کوشش کی جائے کہ سیاست کو زندگ کے تمام دوسرے شعبوں سے نکال دیا جائے تو ظاہر ہے کہ اس کے بتیجہ میں معاشرے میں بے حی اور ناامیدی پیدا ہو گی۔ چونکہ سیاست مخصوص لوگوں کی جاگیر ہو گئی ہا اس کے ونکہ سیاست مخصوص لوگوں کی جاگیر ہو گئی ہا اس کے وہ لوٹ چھر کے اقتدار میں آتے ہیں اور حکومت کو اپنے ذاتی یا خاندانی مفادات کے لئے استعال کرتے ہیں۔

اور یقیناً یہ حکمرال طبقوں کے مفاد میں ہے کہ عوام میں سیاست کے بارے میں منفی رویہ رہے اور وہ اس سے دور رہیں' کیونکہ اس صورت میں ان کے افتدار کو چیلنج کرنے والا کوئی نہیں ہو گا اور وہ آرام سے حکومت کر سکیں گے۔

### جمهوری سیاست

دنیا کے سب بی جمہوری ملکوں میں جمہوریت کا ارتقاء آہت آہت ہوا۔ ابتداء میں متوسط طبقوں نے امراء اور جا کیرداروں کے تسلط کے خلاف آواز اٹھائی اور اپنے لئے ساس حقوق طلب کئے۔ جب انہیں یہ حقوق مل گئے تو انہوں نے اس بات کی کوشش کی کہ اب یہ حقوق انہیں تک محدود رہیں اور ان میں عام لوگوں کو شامل نہیں کیا جائے۔ اس لئے یہ لوگ لبرل ازم کے تو حامی تھے گر مہاوات کے خلاف تھے۔ یہ پارلیمنٹ کی حکرانی کے تو تاکل تھے گر عوام کو حکراں تسلیم کرنے پر تیار نہیں تھے۔ اس وجہ سے ابتداء میں امیدواروں اور ووٹروں کے لئے یہ شرط تھی کہ ان کے پاس یا تو جا کداد ہو اور یا وہ نیکس ادا کرتے ہوں۔ اس طرح سے صرف امراء اور متوسط طبقوں کو سیاست میں آنے کا حق مل جا آ تھا جب کہ یورپی جا تھے۔ یہ بیہویں صدی کی بات ہے کہ یورپی طکوں میں عام لوگوں کو بشول کو جمہوریت ملک ہو جمہوریت

كا اجم ستون بنايا كيا-

برطانوی دور حکومت میں جب برصغیر میں انتخابی اداروں کو روشاس کرایا گیا تو اس بات کا خیال رکھا گیا کہ دوت کا حق محدود لوگوں کو دیا جائے گاکہ وی لوگ فتخب ہو سکیں جو حکومت کے وفاوار ہوں۔ اس لئے حکومت کی جانب سے ایسے اقدامات کئے گئے کہ جن کی وجہ سے تعلیم یافتہ اور سیاس شعور رکھنے والے لوگ سیاست میں حصہ نہ لے سکیں۔ ملک کی اکثریت جو کسانوں اور مزدوروں پر مشمل خی وہ تو صاحب جا کداد نہ ہونے اور نیکس نہ اوا کرنے کی وجہ سے سیاس عمل سے دور ہو گئے۔ اس کے بعد حکومت کے ملازمین کے لئے سیاست میں آنا قانون کی ظاف ورزی ہوئی۔ لنذا تعلیم یافتہ متوسط و امراء طبقوں میں آجر، واکٹر، وکیل، اور جاگیروار رہ گئے۔ ان میں سے بھی آجر، واکٹر یا انجنیر اپنے پیٹوں میں معروفیت کی وجہ سے سیاست میں نہیں آ سکے۔ صرف وکیلوں کا وہ طبقہ تھا جس نے سیاست میں بروہ چڑھ کر حصہ لیا، طارق علی نے ایک جگہ لکھا ہے کہ وکیل سیاستانوں کی وجہ سے برصغیر کی سیاست بیٹ قانون کے وائرے میں رہی اور انقلابی نہیں بن سکی۔ جب سیاست میں حصہ لینے والوں کا طبقہ محدود ہو گیا تو برطانوی حکومت کے لئے مشکل نہیں دیا سیاست میں حصہ لینے والوں کا طبقہ محدود ہو گیا تو برطانوی حکومت کے لئے مشکل نہیں دیا کہ وہ اس سے این مادات کے تحت گفت و شنید کر حمیں۔

پاکتان کے قیام کے بعد اگر بالغ رائے وہی کے حق کو تنلیم تو کر لیا گیا۔ محربت ی برطانوی روایات کو محرال طبقول نے اپ مفاوات کی حفاظت کی خاطر باقی رکھا۔ مثلاً سرکاری طازموں کو سیاست میں حصہ لینے کا حق نہ پہلے تھا اور نہ آج ہے۔ اس میں نہ صرف انظامیہ کے لوگ آتے ہیں بلکہ اساتذہ انجنیز ڈاکٹر اور دوسرے پیشہ ور بھی آتے ہیں کہ جو سرکاری طازمت سے وابستہ ہیں۔ بعد میں اسی روایت کو غیرسرکاری اواروں نے بھی اختیار کر لیا اور اپ طازموں پر سیاست میں حصہ لینے پر پابندی عائد کر دی۔ اس کا بتیجہ بیہ ہوا کہ متوسط طبقہ جو تعلیم و زبانت دونوں میں آگے برحا ہوا ہے وہ سیاس عمل کا حصہ نہیں بن سکا اور سیاست جاگرداروں کا مشغلہ ہو کر رہ گئی۔

پاکتان کے ابتدائی زانے میں معاشرے کے دو طبقے ایسے تھے کہ جن سے امید کی جاتی تھی کہ دوہ و مانچہ میں جاتی تھی کہ دوہ و پاکتان کی سیاست میں تبدیلی لے کر آئیں گے اور اس کے مردہ و مانچہ میں نئی زندگی پیدا کریں گے۔ یہ طالب علم اور مزدور تھے۔ اسی لئے ابتدائی دنوں میں طالب

علموں کی سیای سرگرمیاں عروج پر تھیں' اور یکی حال ٹریڈ یونیوں کا تھا۔ ایک طرف سے جمہوری روایات و اداروں کی بقا کی امید تھے تو دوسری طرف آمرانہ طرز حکومت کو روکئے والے۔ بید دونوں طبقے جمہوری کردار کے حامل تھے کیونکہ کالجوں اور یونیورسٹیوں میں یونین کے انتخاب جمہوری طریقہ کار پر ہوا کرتا تھا۔

اس لئے ان میں جمہوری' لبل' اور سیکولر اقدار تھیں۔

کی وجہ تھی کہ جیسے ہی ایوب خال نے فرجی حکومت قائم کی' اس نے سب سے پہلے ان دو طبقوں پر وار کیا۔ تعلیمی اداروں میں طالب علموں کی یونین پر پابندی لگا کر طلباء کے لئے سیاست ممنوع قرار دیدی' اور کی عمل ٹریڈ یونین کا ہوا کہ جس پر لاتعداد قانونی پابندیاں لگا دی گئیں۔

اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ تعلیم اداروں میں لاتعداد طلبہ جماعتیں وجود میں آگئیں ، چونکہ ان میں سے کوئی بھی منتخب ہو کر نہیں آئی تھی ای لئے ہر جماعت کو دعویٰ تھا کہ وہ طلباء کی نمائندہ ہے۔ نمائندہ جماعت بننے کے لئے انہوں نے تشدد ادر ہنگاموں کے طریقوں کو افتتیار کیا تاکہ طلباء کو زہردستی اپنا وفادار بنایا جائے۔ اس کی دجہ سے ان کی سیاست دافلی ہوتی چلی گئے۔ یمی کچھ مزدوروں کی جماعتوں کا ہوا کہ جن کی سیاست کا دائرہ صرف فیکٹریوں تک محدود ہوگیا۔

طلباء اور مزدوروں کو مکی سیاست سے نکالنے کا فائدہ یہ ہوا کہ یہاں پر فوجی آمروں اور جمہوری ڈکٹیٹروں کو آرام سے حکومت کرنے کا موقع مل گیا۔ ضیاء الحق کے بورے دور میں طالب علموں یا مزدوروں کی جانب سے کوئی احتجاج نہیں ہوا کہ جس میں جمہوری حقوق اور آمرانہ چھکنڈوں کے خلاف بات کی گئی ہو۔

آج صورت حال یہ ہے کہ معاشرے کے باشعور اور تعلیم یافتہ طبقے سیاست سے جدا کر دئے گئے ہیں' اور سیاست صرف جا گیروار طبقے کی ملیت بن کر رہ گئی ہے۔ آئندہ فدشہ یہ ہے کہ اس میں ڈرگ مافیا اور اسمگار بھی شامل ہو جائیں گے اور اس کے ساتھ ملک میں جمہوری اواروں اور روایات کو قائم کرنے کے امکانات بھی کم ہو جائیں گے۔ کیونکہ جب تک سیاست میں عوام کو آنے کا موقع نہیں طع گا اور ان کی بالادسی کو قائم نہیں کیا جب سیاست میں عوام کو آنے کا موقع نہیں طع گا اور ان کی بالادسی کو قائم نہیں کیا جائیں گے۔

#### سياس جماعتيں

جہوری معاشرے میں امتخابات کے ذریعہ سیاستداں افتدار میں آتے ہیں۔ اس کئے ان کے لئے ضروری ہو آ ہے کہ وہ عوام کی رائے کو اپنے حق میں تیار کریں' اس مقصد کے لئے وہ سیاسی جماعتیں تھکیل دیتے ہیں آگہ ان کے ذریعہ لوگوں کی جمایت حاصل کی جائے۔ ہر سیاسی جماعت رائے عامہ کو ہموار کرنے کے لئے اپنا منشور اور اغراض و مقاصد رکھتی ہو۔ اس کا یہ منشور اور پارٹی کے اغراض و مقاصد وقت کے ساتھ ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ معاشرے کو جس قتم کے مسائل کا سامنا ہو آ ہے انہیں مدنظر رکھتے ہوئے یہ رہتے ہیں۔ منشور کو بناتی رہتی ہیں۔

جمہوری معاشرے میں سیای جماعت کا دُھانچہ بھی جمہوری ہو تا ہے۔ عمدے دار اور عظف کمیٹیاں باقاعدہ سے منتخب ہوتی ہیں۔ اگر پارٹی کا سربراہ انتخابات میں یا دوسرے سیای و ساجی و معاثی بحران میں کامیاب نہیں ہوتا ہے تو اس صورت میں یا تو اس سے استعفی لے لیا جاتا ہے یا وہ خود ذمہ داری قبول کر کے پارٹی کی سربرای سے علیمہ ہو جاتا ہے۔ پارٹی میں کسی ایک خاندان کی اجاری داری نہیں ہوتی ہے۔ اور نہ ہی سربرای یا عمدوں کے لئے دولت مند ہونا ضروری ہوتا ہے۔ ترقی کا دار و مدار ذہانت ملاحیت اور سیاسی تدبر بر ہوتا ہے۔

چونکہ پارٹی عوام کے دئے ہوئے چندوں پر چلتی ہے 'اس لئے ایک تو اس میں پارٹی کے عام کارکنوں کی نمائندگی ہوتی ہے۔ دو سرے انتخابات کے افراجات پارٹی اٹھاتی ہے اس لئے امیدواروں کے لئے ضروری نہیں ہے کہ وہ دولت والے ہوں۔ اس کے علاوہ ان سیاسی جماعتوں کے اپنے خقیقی ادارے ہوتے ہیں کہ جمال سیاسی' اقتصادی' اور ساتی موضوعات پر خقیقی مقالات و کتابیں چھتی رہتی ہیں۔ پارٹی کے عمدے دار اور کارکن تقاریر و سمناروں کے ذریعہ طالات حاضرہ سے باخیر رہتے ہیں۔ پارٹی اپنے کارکنوں کو اس وقت کے تمام کے لئے تیار رکھتی ہے کہ وہ جب بھی افتدار میں آئے تو اس کے پاس حکومت کے تمام شعبوں کے امرین ہوں۔

اس کے برعکس مارے ہاں سیای جاعتیں کی نظریہ کی بنیاد پر نہیں قائم ہوتی ہیں'

سوائے ذہبی جماعتوں کے کہ جو ذہبی نظام نافذ کرنے کا نعرہ بلند کرتی ہیں۔ اس کے بجائے ان پارٹیوں پر یا تو مخصیتوں کا غلبہ ہو تا ہے اور یا خاندانوں کا۔ الذا یہ مخصیتیں اور خاندان پارٹی کو بھی اپنی جاگیر مجھتی ہیں اور اس کی سررائی پر اپنا موروثی حق جماتی ہیں۔ اس لئے ان پارٹیوں میں نہ تو استخابات ہوتے ہیں اور نہ بی پارٹی کے عام کارکنوں کو اس بات کا حق ملتا ہے کہ وہ پارٹی کے امور اور محاملات میں اپنی رائے دیں۔ ان کے اور پارٹی کے راہنماؤں کے درمیان وی رشتہ ہوتا ہے جو کہ جاگیردار اور باری کے درمیان یعنی اندھی وفاداری اور تابع داری۔ جو پارٹی کی پالیسیوں پر تقید کرتا ہے اسے غداری کے متراوف مانا جاتا ہے اور ایک نظر انداز کر دیا جاتا ہے اور ایک نظر انداز کر دیا جاتا ہے اور ایک نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔

استخابات میں پارٹی کی جانب سے جو امیدوار نامزد کئے جاتے ہیں ان کے بارے میں دو باتوں کو دیکھا جاتا ہیں پارٹی کی جانب سے جو امیدوار نامزد کئے جات ہیں کتا خرچ کر سکتے ہیں ' اور ان کا اپنے حلقہ استخابات میں کتنا اثر ہے۔ اس وجہ سے اکثریت امیدوار زمیندار ' جاگیردار' یا اسکٹانگ اور ڈرگ مافیا کے لوگ ہوتے ہیں۔ چو تکہ یہ خرچہ کر کے الیکش لڑتے ہیں۔ اس کئے جیتنے کی صورت میں ان کی کوشش ہوتی ہے کہ زیادہ سے زیادہ دولت اکشی کریں۔ اس لئے جیتنے کی صورت میں ان کی کوشش ہوتی ہے۔ کہ زیادہ سے زیادہ دولت اکشی کریں۔ اس چیزنے ان سیاستدانوں کو برعنوان بنا دیا ہے۔

چونکہ پارٹی الیشن جیتنے کے لئے ان امیدواروں پر بھروسہ کرتی ہے کہ جو اپنی انفرادی حیثیت سے جیتنے ہیں' اس لئے پارٹی کو کوئی منٹور اور لائحہ عمل دینے کی ضرورت ہیں نہیں آتی ہے۔ ہاں وہ الیکٹن کے موقع پر عوام کے جذبات کو ابھارنے کے لئے کچھ نفرے ضرور لگاتے رہتے ہیں۔ لیکن اس کی وجہ سے پارٹی کی اپنی کوئی حیثیت ابھر کر نہیں آتی ہے۔ بب یہ منتخب نمائندے یا امیدوار اپنے مفاوات کے تحت پارٹی بدلتے ہیں' تو یہ ساس مظام کو اور زیادہ کمزور کر دیتے ہیں۔ کیونکہ یہ اچھی طرح جانے ہیں کہ انتخاب کی کامیابی ان کی ذاتی کوشٹوں کا بیجہ ہوتی ہے۔ اس وجہ سے ہمارے ہاں اقتدار والی پارٹی ہیں سیاستدانوں کے لئے زیادہ دکائی ہوتی ہے۔

چونکہ ہماری سیاست پر جا گیردار قابض ہیں۔ اس لئے سیاس جماعتوں میں سرراہی کے مسلہ پر بیشہ جھڑے رہتے ہیں اور ان میں سے ہر محض کی نیہ خواہش ہوتی ہے کہ پہلے نمبر پر وہ ہو۔ یکی وجہ ہے کہ ذاتی اختلافات کی بنیاد پر پارٹیوں کے گڑے ہوتے رہتے ہیں اور ہر مخض اپنی جماعت بنا کر اس کا سربراہ بن جاتا ہے۔

ہاری سیاسی پارٹیاں مرف الکیٹن کے موقع پر سرگرم ہوتی ہیں' ورنہ اس سے پہلے ان کے بیات صرف اخباروں تک محدود ہو کر رہ جاتے ہیں۔ لوگوں میں سیاسی شعور پیدا کرنا' انہیں ملک کی صحح صورت حال سے باخر کرنا' اور بدلتے ہوئے حالات میں خود کی تربیت کرنا' یہ سب ان سیاسی پارٹیوں کے لئے لایعنی باتیں ہیں۔

اس کے علاوہ ہماری سیاسی پارٹیوں کے نہ تو تحقیق سل ہوتے ہیں' اور نہ ہی مکی و غیر

مکی حالات کا تجربیہ کیا جاتا ہے اور نہ ہی پارٹی کے سربراہ اور عمدے وار حکومت کے امور

میں کوئی تربیت حاصل کرتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ جب یہ افتدار میں آتے ہیں

تو انہیں جن شعبوں کا وزیر بنایا جاتا ہے' ان کے بارے میں کوئی تجربہ نہیں ہوتا ہے اور

انہیں راہنمائی کے لئے یوروکری سے مدد لینی پرتی ہے جس کے نتیجہ میں سیاستدان کزور

ہوتے چلے جاتے ہیں' اور افران کی اہمیت برحتی چلی جاتی ہے۔

ہاری سیای جماعتوں کے اس کردار کی وجہ سے ملک میں جمہوری روایات و اواروں کی تھکیل کے امکانات بہت کم ہیں۔ جب تک یہ پارٹیاں خود کو جمہوری شکل نہیں دیں گی اس وقت تک معاشرے میں بھی جمہوری قدروں کا رواج نہیں ہو گا۔ جب تک ان پارٹیوں میں عام کارکنوں کو نمائندگی کا حق نہیں طع گا' اس وقت تک ان کی بنیاد محدود مفادات پر رہے گی' اور جب تک جاگردار ان پر قابض رہیں گے اس وقت تک سیاست کو وہ صرف اپنے مفادات پورا کرنے میں استعال کرتے رہیں گے۔ اس لئے عوای حقوق کے تحفظ کے لئے ایک ایک سیاس پارٹی کی ضرورت ہے جو عوام میں سے ابھرے اور عوام کی خواہشات کی ترجمانی کرے۔

# نظرماتي سياسي جماعتيس

پاکستان میں نظریاتی سیاس جماعتوں کو دائمیں اور بائمیں نظریات کی بنیاد پر شناخت کیا جا سکتا ہے۔ پاکستان کے قیام کے فورا بعد نہ ہی جماعتوں کو اس لئے مقبولیت نہیں ہوئی کیونکہ ان میں سے اکثر نے پاکستان کی مخالفت کی تھی۔ یمی وجہ تھی کہ جماعت اسلامی نے اس ابتدائی دور میں اپنی توجہ سیاست سے زیادہ تبلیقی مشن پر دی ایعنی جماعت کے کام کو لوگوں میں پھیلانے پر زور دیا۔ رہیں بائیں بازو کی جماعتیں تو وہ امریکی اثر و رسوخ کی دجہ سے عماب میں رہیں اور ان کے خلاف حکومت کا یہ پروپیگندہ رہا کہ وہ ندہب کے خلاف ہیں اس لئے ریاست کے بنیادی نظریہ کو ان کی سرگرمیوں سے نقصان ہو گا۔ ان وجوہات کی بنا بر کی کیونسٹ پارٹی پر پابندی عائد کر دی گئی جس کی وجہ سے اس کے کارکنوں کے لئے یہ مشکل ہو گیا کہ وہ سرگرمی سے سیاس کام کر سیس۔

اس صورت حال میں بائیں بازد کے کارکنوں نے اس پالیسی کو افقیار کیا کہ ان سیا ی پارٹیوں میں شمولیت افقیار کی جائے کہ جو ان کے منشور اور لا کھ عمل سے قریب ہوں۔ چنانچہ بیشنل عوامی پارٹی میں ایک عرصہ تک یہ کارکن کام کرتے رہے۔ جب بھٹو نے پی پی کی تھکیل کی تو بہت سے بائیں بازد کے کارکن اس امید میں اس میں شامل ہوئے کہ دہ اس میں رہتے ہوئے اپنے منشور کو نافذ کرا سکیں گے۔ عمر جیسا کہ طالات سے ثابت ہوا' بائیں بازد کے کارکنوں کی ان پارٹیوں میں شمولیت سے خود ان پارٹیوں اور ان کے لیڈروں کو تو فائدہ ہوا گر انہوں نے بائیں بازد کے نظریات کو نافذ کرنے میں کوئی دلچی نہیں کی اور عیسے موقع ملا ان کارکنوں کو پارٹی سے نکال باہر کیا۔

بائیں بازد کی پارٹیوں پر اکثر سے اعتراض کیا جاتا ہے کہ انہوں نے دو سری سای جاعوں میں شمولیت افتیار کر کے کیوں اپنی توانائی کو ضائع کیا کیونکہ اس صورت میں ان کی اپنی علیمدہ سے کوئی شاخت نہیں ابحر سکی اور لوگ ان کے نظریات اور ان کے منشور سے واقف نہیں ہو سکے۔ اس کی سب سے بردی وجہ تو ان جماعتوں پر حکومت کی پابندیاں تھیں۔ جن کی وجہ سے وہ قانونی طور پر کھل کر کام نہیں کر سکتے تھے۔ دو سرے بائیں بازد کی جماعتوں کے خلاف برطانوی دور سے جو پروپیگنڈا تھا اس کی وجہ سے لوگوں میں ان کے بارے میں مجیب و غریب خیالات بڑ پکڑ گئے تھے۔ فغیہ طور پر کام کرنے کی وجہ سے کار کن پراسرار شخصیت بن گئے تھے۔ انہیں اس بات کا موقع بی نہیں ملا کہ وہ اس پروپیگنڈے پراسرار شخصیت بن گئے تھے۔ انہیں اس بات کا موقع بی نہیں ملا کہ وہ اس پروپیگنڈے کے خلاف کچھ کر سکیں اور عوامی رائے کو اپنے لئے ہموار کر سکیں۔ ایک اعتراض ان پر سے تھا کہ یہ روسی ایک خلاف کے کام کرتے ہیں۔

اور قوی مسائل کو روی نقط نظرے دیکھتے تھے۔

آگرچہ اب بائیں بازو کی جماعتوں سے پابندی اٹھا لی گئی ہے گر اس کے باوجود سے نظراتی طور پر اس قدر بیٹے ہوئے ہیں کہ باوجود کئی کو ششوں کے یہ نہ تو متحد ہو سکے علی علیمدہ سے اپنی شاخت بنا سکے۔ خصوصیت سے روس بی اشتراکی نظریہ کے زوال کے بعد تو بائیں بازد کے کارکنوں نے بالکل خاموثی افتیار کر لی ہے' طالا تکہ اب ان کے لئے یہ ایک موقع تھا کہ روی اثر سے آزاد ہو کر وہ اپنے قوی مسائل کا تجویہ کرتے اور ملک کی سیاست پر اثر انداز ہو تے۔ لیکن اس کے بر عکس بائیں بازد کے راہنماؤں نے طالات سے سیاست پر اثر انداز ہوتے۔ لیکن اس کے بر علی بائیں بازد کے راہنماؤں نے طالات سے سیمون ہو گئے اور عام کارکنوں کو ماہوی کے طالات بیں تن جماع جوڑوا۔

نہ ہی جاعوں میں سب سے زیادہ مور جاعت اسلای ہے۔ ابتداء میں جاعت کو سیای کام کرنے میں اس لئے دفت پیش آئی کہ اس کے خلاف یہ دلیل متی کہ انہوں نے پاکستان کی خالفت کی متی۔ چنانچہ جماعت اسلای کو ایک عرصہ خود کو اس الزام سے صاف کرنے میں لگا۔ انہوں نے مولانا مودودی کی کتاب «مسلمانوں کی سیای جدوجہد" سے اس مواد کو تکال دیا کہ جو پاکستان کی خالفت میں تھا اور اس کا نیا ایڈیشن کانٹ چھانٹ کے بعد شائع کیا گیا۔ اس کے بعد جماعت نے یہ دلیل دی کہ چوکھ پاکستان اسلام کے لئے بتایا گیا ہے اس لئے یماں اسلای نظام نافذ کرنے کا کام صرف وی بحیثیت نہ ہی جماعت کے کر عتی ہے۔ سکوار سیای جماعت اسلای نظریاتی ملک میں نہیں ہونی چاہئیں۔

لیکن ایے بت سے ذہی فرقے ہو جماعت اسلای کے نظریات سے متفق نہیں تھے انہوں نے اپنی اپنی سیاسی جانہوں نے اپنی اپنی سیاسی جماعتیں بنانا شروع کر دیں اور اس طرح سے ذہی فرقوں کی بنیاد پر سیاسی جماعتیں وجود میں آگئیں۔ آگرچہ اب تک جو انتخابات ہوئے ان میں یہ ذہی جماعتیں کامیاب تو نہیں ہو سکیں گر ان کی حیثیت پریٹر گروپس کی ہے کہ جو حکومتوں کو مجدور کرتی ہیں کہ وہ ان کے منٹور کا نفاذ کرے۔ یکی وجہ تھی کہ بھٹو سے لے کر نواز شریف اور بینظیر بھٹو ان کے بریٹر کے تحت ان کے ہاتھوں یر غمالی ہے ہوئے ہیں۔

اس لئے سوال ہوتا ہے کہ کیا اقدار میں آئے بغیریہ اپنے منشور کو حکمراں جماعت کے ذریعہ نافذ کر سکیں گی؟ اور کیلماس عمل کے نتیجہ میں ان کی اپنی حیثیت ختم ہو جائے گی کیونکہ اس طرح آخر میں ان کے پاس دینے کو کچھ نہیں رہے گا؟ یہ صحح ہے کہ اکثر فہمی جماعتوں نے فوجی آمریت کا ساتھ اس لئے دیا کہ وہ اس کے سارے اپنے منصوبوں کو پورا کرنا چاہتے تھے 'گر اس پورے عمل میں آمروں نے انہیں استعال کیا اور اپنی جڑوں کو مضبوط کیا۔ اور آج بھی ہر عمراں سیای جماعت نظام مصطفی کو نافذ کرنے کا دعویٰ کرتی ہے۔ مگر ان جماعتوں کا اصرار یکی رہتا ہے کہ اصلی نظام وہ نافذ کریں گے۔ اس طرح نہ بی جماعتوں کے بالواسطہ اور بلاواسطہ عمل وخل نے سیاست اور حکومت کو انتظار میں جلا کر جماعتوں کے بالواسطہ کی بحث اس پر محدود ہو کر رہ گئی ہے کہ اسلامی کیا ہے اور غیر اسلامی کیا؟

ان نظریاتی سیای جماعتوں کے کردار کی ایک خاص بات یہ ہے کہ ان کی راہنمائی متوسط طبقے کے لوگ کر رہے ہیں۔ یمال جاگیردار اور وؤیرے نہیں ہیں۔ ای وجہ سے ابتدائی دور میں انہیں مالی پریٹانیاں تھیں' اور ان کے مالی دسائل چندے اور عطیات تھے۔ بائمیں بازد والوں کو روس سے جو مدد ملتی تھی وہ بہت کم تھی' گردائیں بازد والوں کو 1970ء کی دھائی میں جو عرب مکوں سے مدد ملتا شروع ہوئی ہے اس نے ان کے پورے کردار کو بدل دیا جہ اب ان کے پاس دولت کی ریل ہیل ہے' ان کے تخواہ یافتہ کارکن ہیں' اور ان کا یوروکریک وہ ان کے تواہ یافتہ کارکن ہیں' اور ان کا یوروکریک وہ ایک تبدیلی آئی وہ یہ کہ ان کے باس وہ جذبہ اور ایٹار نہیں رہا جو کہ غربت کے زمانہ میں تھا۔

### قوم پرست ساسی جماعتیں

پاکتان کے قیام کے بعد جن لوگوں کے ہاتھ میں حکومت کی باگ ڈور آئی یہ ان کے مفاد میں تھا کہ مرکزی حکومت کے پاس اختیارات ہوں ناکہ وہ ان اختیارات کو استعال کر کے اپنی پالیسیوں کو نافذ کر سکیں۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے اس نظریہ کو فروغ دیا کہ صوبائی و علا قائی قوم پرسی تعصب پر منی ہے اور لوگوں کو اپنی صوبائی شاخت ختم کر کے صرف قوی شاخت کو باتی رکھنا چاہئے۔ یہ نظریہ ابتدائی سالوں میں تو مضوط رہا گرجیے جیے چاروں صوبوں میں متوسط طبقے کے تعلیم یافتہ نوجوانوں میں اضافہ ہوا' اور انہیں ملازمتوں کے حصول میں مشکلات پیش آنے لگیں تو اس کے نتیجہ میں ایک قوی نظریہ ان کی راہ میں

حائل ہونے لگا۔ چنانچہ اس کے ردعمل میں الی قوم پرست جماعتوں کی ابتدا ہوئی کہ جن میں متوسط طبقوں کے نوجوان زیادہ تھے۔ یہ تحریکیں تعلیمی اداروں سے شروع ہوئیں۔ ان قوم پرست سیاسی جماعتوں کے منشور میں متوسط تعلیم یافتہ نوجوانوں کے مفادات بوری طرح سے عیاں ہوتے ہیں : مثلاً سرکاری طازمتوں اور پروفیشنل کالجوں میں داخلے کے لئے نشتوں کا مطالبہ سب سے اہم ہے۔

یہ قوم پرست جماعتیں خود کو ان سیای پارٹیوں سے علیحدہ کر لیتی ہیں کہ جو ملی و قوی سطح پر ہیں کیونکہ یہ پارٹیاں ان کے مفادات کو پورے نہیں کرتی ہیں۔ ای طرح سے ان کی سرپرائی متوسط طبقے کے لوگوں کے پاس ہے کیونکہ جاگیردار اور زمیندار اس کو ترجیح دیتے ہیں کہ وہ ان جماعتوں میں شامل ہوں کہ جو ملکی سطح کی ہوں اور جو اقتدار میں آتی ہوں۔ اگرچہ یہ کھل کر قوم پرست جماعتوں کی مخالفت بھی نہیں کرتے ہیں بلکہ اکثر ان کے خطرے سے ڈر کر حکومت کو مجور کرتے ہیں کہ ان کے مطالبات بورے کرے۔

ان جماعتوں کی دو مری اہم خصوصیت ہے ہے کہ چونکہ ان کے مرگرم کارکن متوسط طبقے سے تعلق رکھتے ہیں اس لئے ان کا رشتہ عوام سے کا ہو تا ہے اور ان کے منثور ہیں ایسے مطالبات کا ذکر نمیں ہو تا ہے کہ جس کا تعلق عوام سے ہو۔ یعنی ہے تعلیمی اداروں ہیں کوشے سٹم کی تو بات کرتے ہیں 'گرعوام کو تعلیمی سمولتیں فراہم کرنے کی بات کا ان کے ہاں کوئی مطالبہ نمیں ہو تا ہے کہ میڈیکل و انجیئرنگ کالجوں میں ان کے لئے میں موان میں ہوتا ہے کہ میڈیکل و انجیئرنگ کالجوں میں ان کے لئے سیسیں ہوں' گرعوام کو بنیادی سمولتیں ملی جاہئیں یا نمیں اس کا کوئی ذکر نمین ہوتا ہے۔ سیسیں ہوں' گرعوام کو بنیادی سمولتیں ملی جاہئیں یا نمیں اس کا کوئی ذکر نمین ہوتا ہے۔ اور جسے کی وجہ ہے کہ عوام کے اور متوسط تعلیم یافتہ طبقے کے درمیان فرق پیدا ہو گیا ہے' اور جسے جسے ان کے مطالبات پورے ہوتے جاتے ہیں اس طرح سے ان کی کوشش ہوتی ہے کہ جیسے ان کے مطالبات پورے ہوتے جاتے ہیں اس طرح سے ان کی کوشش ہوتی ہے کہ جیسے ان کے مطالبات پورے ہوتے جاتے ہیں اس طرح سے ان کی کوشش ہوتی ہے کہ عیا میں کو برقرار رکھا جائے اور اپنی حیثیت کو مضبوط بنایا جائے۔

ان قوم پرست جماعتوں کے مضبوط مرکز تعلیم ادارے ہیں 'چونکہ جب تک ان کے ہاتھ میں وگریاں نہیں ہوں گی اس وقت تک ان کی ملازمتوں کے امکانات بھی کم ہوں گی اس لئے یہ ان جماعتوں کا نصب العین ہے کہ اپنے لوگوں کو جلد سے جلد وگریاں ملتی گی ہیں۔ اس مقصد کے حصول کے لئے آسان طریقہ یہ نکالا گیا کہ امتحان میں نقل کی جائے استادوں کو ورا دھمکا کر زیادہ سے زیادہ نمبر لئے جائیں اور کی نہ کی طرح سے جائے استادوں کو ورا دھمکا کر زیادہ سے زیادہ نمبر لئے جائیں اور کی نہ کی طرح سے

ڈ گری حاصل کر لی جائے آگہ اس کی بنیاد پر سرکاری ملازمت لی جاسکے۔ ان سرگرمیوں کی وجہ سے نہ صرف تعلی اداروں کا ڈسپان خراب ہوا' بلکہ تعلیم معیار بری طرح متاثر ہوا' اور وہاں تعلیم کے بجائے ان جماعتوں کی سرگرمیاں رہ گئیں۔

قوم پرست جماعتوں کی ایک اہم خصوصیت ہے کہ انہوں نے اپی بنیاد علاقائی قوم پرست جماعتوں کی ایک اہم خصوصیت ہے ہے کہ انہوں نے اپی بنیاد علاقائی قوم زخن اور اس کو مغبوط کرنے کی غرض سے تاریخ سے مدد لی۔ چنانچہ دھرتی اور زخن سے زخن ان کی خاص اور اہم علامتیں ہیں۔ اس کے تحت جن کا اس دھرتی اور جو اس دھرتی تعلق ہے اس کا حق ہے کہ وہ اس سرز بین کی نعتوں سے فائدہ اٹھائے اور جو اس دھرتی کے اس سے تعلق نہیں رکھتے ہیں انہیں اس سے فائدہ اٹھانے کا ہمی حق نہیں۔ دھرتی کے اس تصور سے ان کے ہاں فخصیت پرسی پر بڑا زور ہے۔ ان فخصیتوں میں صرف سیاسی ہیروز بی نہیں بلکہ شاعر و ادیب' صوئی و عالم' اور موسیقار سب بی شامل ہیں۔ ان ہیروز کے ساتھ ماع فداروں کا ہمی ذکر ہے کہ جنہوں نے دھرتی کے ساتھ دھوکہ کیا اور اس سے پوفائی کی۔ ہیروز اور غداروں کے اس تصور کے پس منظر میں ہے بیام ہو لوگ قوم پرست تحریکوں کا ساتھ دیں گے' ان کے حانے قربانیاں دیں گے' ان کا ورجہ بھی معاشرہ میں بڑا ہو گا' مگر جو لوگ ان کے ساتھ دھوکہ کریں گے' وہ غدار سمجھے جا کیں گے اور معاشرے ہیں ان کی کوئی عزت نہیں ہوگی۔ ہیروز اور غداروں کی طاش میں یہ قوم پرست تحریکیں اس حد شک آگر گئیں کہ انہوں نے بہت می گمام مخصیتوں کو اعلیٰ مقام دیدیا۔

قوم پرست جماعتوں کے ہاں زبان کی اہمیت پر بہت زیادہ زور ہے اور اس لحاظ سے بیہ اپنی شاخت نمہب کی بنیاد پر نہیں بلکہ زبان کی بنیاد پر استوار کرتے ہیں۔ اس جذب کے تحت انہوں نے اس بات کی کوشش کی کہ زبان کو زیادہ سے زیادہ ترقی دی جائے' چنانچہ شاعری و اوب کے ساتھ ساتھ علاقائی زبانوں میں علمی کام کی بھی ابتداء ہوئی ہے۔

الذا قوم پرست جماعتوں میں ایک تو طبقاتی شعور نمیں ہے۔ بلکہ امیرو غریب کسان و جاگیردار سب ایک دهرتی کے رہنے والے اور ایک زبان بولنے والے ہیں۔ ان کے ہاں فرہب کے بات فرہب کے بائے فرہب کے بائے والے بغیر تفریق کے ایک بوجاتے ہیں۔

این ابتدائی دور میں ایعنی 50 اور 60 کی دھائیوں میں بیہ قوم برست جماعتیں اعتدال

پند تھیں ان کے خیالات و نظریات میں انتما پندی اور تقدد اس وقت آیا جب کہ مکلی طالت میں تبدیلی آئی جمہوریت کی جگہ فرجی آمریت آئی آبادی برهمی اور ساتھ بی میں متوسط طبقے کا سائز بھی برها اور سرکاری اوارے ان برهتی ہوئی ضروریات کے لئے ناکافی ہوئے تو اس صورت میں انتما پندی اور تقدد دونوں ساتھ ساتھ برهے کہ جن کی دجہ سے ملک کی سیاست میں عدم استحکام پیدا ہوا ، جب سے صورت حال ہو تو علیحدگ کا نعو اوگول کے لئے دکش ہو جاتا ہے۔ انہیں حالات میں بگلہ دلیش آزاد ہوا ، اور آج کی صورت حال یا کتان کو پھرسے در پیش ہے۔

# فمخصيتين اور ساي جماعتين

ہندوستان اور پاکستان دونوں ملکوں میں تقسیم کے بعد سیای مخصیتوں نے برصغیر کی سیاست کو متاثر کیا ہے۔ ہندوستان میں گاندھی اور نہو کی شخصیات کا اثر و جادد آج تک اس قدر ہے کہ ان کے نام پر لوگوں کو جذباتی طور پر ابھار کر' اس سے سیاستداں فائدہ اٹھا رہے ہیں' اور کی صورت حال پاکستان میں ہے کہ جماں قائداعظم کے نام پر سیای کاروبار کو خوب چیکایا جا رہا ہے۔ چونکہ ان مخصیتوں نے اگریزی دور حکومت میں تحریک آزادی میں جدوجہد کی اس لئے لوگوں کے دلوں میں ان کے لئے عزت و احرام کے جذبات پیدا موئے۔ کونکہ یہ جنگ انہوں نے سیاسی جماعتوں کے پلیٹ فارم سے لای اس لئے ان سیاسی جماعتوں کے پارے میں بھی لوگوں میں ایجھے جذبات پیدا ہوئے۔

الذا تقتیم کے بعد ہندوستان میں کاگرس پارٹی حکراں جماعت بی اور پاکستان میں مسلم لیگ۔ ان دونوں جماعتوں کا یہ وعویٰ تھا کہ چو نکہ ملک کی آزادی میں ان کی کوششیں سب سے زیادہ ہیں اس لئے یہ ان کا حق ہے کہ ملک کی باگ ڈور ان کے ہاتھ میں ہو۔ گاندھی اور نہو کی شخصیات کی وجہ سے ہندوستان میں کاگرس پارٹی مسلسل انتخابات جیتی رہی۔ اس کے مقابلہ میں دوسری سیای جماعتوں کے سامنے سب سے مشکل مسئلہ یہ تھا کہ ان کے پاس کوئی ایس مخصیت نہیں تھی کہ جس کو دہ ان دو کے مقابلہ پر لے کر آئیں۔ ان کے پاس کوئی ایس مخصیت نہیں تھی کہ جس کو دہ ان دو کے مقابلہ پر لے کر آئیں۔ اثرا گاندھی کو اگرچہ وقتی طور پر سیاس فلست ہوئی کہ فور آ بی دوبارہ سے دہ سیاس اقتدار میں آئی۔ اور کاگرس پارٹی کی صورت حال یہ ہو گئی کہ دہ نہرو خاندان کے بغیر

افتدار میں آنے کا سوچ ہی نہیں کتی تھی۔ اس لئے جب اندرا گاندھی کا قمل ہوا تو بجائے اس کے کہ کاگرس کے تجربہ کار سیاستدانوں میں سے کسی کو برسر افتدار لایا جا آ انہوں نے ناتجربہ کار راجیو کو اپنا لیڈر بنا لیا۔

راجیو کے قل کے بعد کاگری پارٹی کو یہ موقع طا تھا کہ وہ نہو فاندان سے بیشہ کے چھکارا پالیں اور ایک الی روایت کی ابتداء کریں کہ جس میں تجربہ کار اور باصلاحیت راہنما سامنے آئیں۔ گر ایبا محسوس ہوتا ہے کہ کاگری پارٹی میں زردست احماد کی کی ہے اور اسے یہ بھروسہ نہیں ہے کہ وہ محس اپنے منشور کے ذریعہ انتخاب جیت سکے گی' ای اور اسے یہ بھروسہ نہیں ہے کہ وہ محس اپنے منشور کے ذریعہ انتخاب جیت سکے گی' ای لئے انہوں نے راجیو کے بعد اس کی کوشش کی کہ اس کی بیوی سونیا کو پارٹی کا لیڈر بنا ویا جائے۔ جب سونیا نے انکار کر ویا تو مجمور آ انہوں نے نرسیما راؤ کو اپنا لیڈر چنا۔ اگرچہ ابتداء میں نرسیما راؤ کو احماد نہیں تھا کہ وہ کس طرح سے نہو فاندان کی گدی پر بیٹھ سکتا ہے گر آہستہ آہستہ اس میں یہ احماد آئی چھا گیا۔

مراس اعتاد کو زبردست دھیکا اس وقت لگا کہ جب حالیہ ریائ انتخابات میں کا گرس پارٹی کو زبردست فلست ہوئی۔ اب ہونا تو یہ چاہئے کہ کا گرس کے راہنما اس فلست کا تجریہ کرتے، اور پھر نیا لائحہ عمل بناتے کہ پارٹی کی کھوئی ہوئی دیٹیت کو کیے بھال کیا جائے؟ گراس کے برعکس ان کا ردعمل یہ ہوا ہے کہ پارٹی کا وقار بحال کرنے کے لئے پھر دوبارہ سے نہو خاندان کی طرف رجوع کیا جائے۔ سونیا گاندھی کو سیاست میں لایا جائے اور اگر وہ تیار نہ ہو تو پھراس کی بیٹی پرنیکا گاندھی کو تیار کیا جائے۔

اس پورے عمل میں جو ذائیت کار فرما ہے وہ یہ کہ لوگوں میں جاکر کام نہیں کیا جائے۔ جماعت کا بحثیت جماعت کوئی وقار بلند نہیں کیا جائے۔ عوام کے سامنے ان کے مماکل کو دیکھتے ہوئے کوئی نیا منصوبہ یا منثور نہیں لایا جائے۔ اپنی غلطیوں کو دور نہیں کیا جائے۔ اپنی خرایوں پر نظر نہیں ڈائی جائے۔ بلکہ ان سب سے فی کر شخصیت کے نام پر لوگوں کے جذبات اور ان کی ہمردی کو ابھار کر افترار میں رہا جائے۔ اگر کا گرس پارٹی نے دیارہ سے نہو خاندان کو اپنے اوپر مسلط کر لیا تو اس صورت میں وہ ہندوستان کی سیاست کو دیارہ سے نہو خاندان کو اپنے اوپر مسلط کر لیا تو اس صورت میں وہ ہندوستان کی سیاست کو بھی بگاڑے گی اور خود بھی بحثیت پارٹی کے بالاخر اپنی حیثیت کو کمزور کرے گی کیونکہ جموری مکول میں شخصیتوں کے سمارے یہ بھٹ انتخاب نہیں جیتے جائے اس کے لئے لئے خا

منعوبوں اور منشوروں کی ضرورت ہوتی ہے۔

پاکتان میں صورت حال آگرچہ ذرا مختلف ہے 'گریمان بھی تقییم کے بعد مسلم لیگ اس بنیاد پر اقترار میں رہی کہ وہ قائداعظم کی وارث ہے۔ چونکہ پاکتان میں ایک طویل عرصہ آمریت رہی اور یمان انتخابات نہیں ہوئے۔ اس لئے فوتی آمرون نے مسلم لیگ اور قائداعظم کے نام کو استعال کیا۔ ایوب خان نے اپنی مسلم لیگ بنائی ' اور پھر یکی کوشش ضیاء الحق کے زمانے میں ہوئی ' اب اس وقت مسلم لیگ کئی وھڑوں میں بٹی ہوئی ہے اور ہر ایک اس کا وعویٰ وار ہے کہ اس کی جماعت اصل ہے۔ نواز شریف کی مسلم لیگ بھی ان بی وھڑوں میں سے ایک ہے۔ مسلم لیگ کے راہنماؤں کی اب تک ویل سے ہے کہ عوام انہیں اس لئے ووٹ دیں کیونکہ وہ قائداعظم کے وارث ہیں۔ اور انہوں نے پاکتان بنایا

مسلم لیگ کے مقابلے میں اب پیپاز پارٹی ہے کہ جس میں بھٹو خاندان کی اجارہ داری ہے۔ اس خاندان نے یہ آثر پیدا کر دیا ہے کہ آگر پارٹی میں ان کی لیڈرشپ نہ ہو تو پارٹی بی ختم ہو جائے گی۔ چونکہ پاکستان میں اب تک جمہوری روایات معظم نہیں ہو کیں ہیں' اس لئے یمال مخصیت پرسی کے رتجانات برے مضبوط ہیں۔ اس لئے ایبا نظر آ آ ہے کہ بعثو خاندان اور پیپلز پارٹی مستقبل میں طویل عرصہ کے لئے لازم و طروم رہیں گے۔ اور یقینا یہ پاکستان میں جمہوری عمل کے لئے زبردست نقصان ہوگا۔

کونکہ جب بھی کی میای جماعت پر ایک خاندان کی اجارہ داری ہوتی ہے تو اس سے
باملاحیت افراد کو ابحرفے اور آگے برصے کے مواقعے نہیں ملتے ہیں' اور جس طرح سے کہ
شابی خاندانوں کے لاچار و معذور افراد لوگوں پر حکومت کرتے رہے' کی صورت حال ان
میای خاندانوں کے اقدار سے ہوگ۔ صحیح جمہوری روایات اس وقت تک معظم نہیں ہول
گی جب تک کہ میای پارٹیاں ان شخصیات کی گرفت سے نہیں لکلیں گی اور علیحدہ سے اپنی
شناخت کو نہیں ابھاریں گی۔

## سیاس کار کن اور ان کی خدمات

ہندوستان کی تاریخ میں 1857ء کا واقعہ کی لحاظ سے انتمائی اہم ہے۔ ایک اس لحاظ

سے کہ اس میں دو ایسے طبقے پیدا ہوئے کہ جن کے سیای خیالات اور سابی رویے مختلف سے۔ ایک طرف وہ لوگ تھے کہ جنوں نے 1857ء میں اگریزوں کے خلاف جدوجہد میں حصہ لیا' دو سری طرف وہ لوگ تھے کہ جنوں نے اگریزوں کی مدد کی' اور اس بنگائے کے دوران ان کی حفاظت کی۔ لنذا جب امن قائم ہوا' اور اگریزی حکومت دوبارہ سے محکم ہوئی تو انہوں نے اپنے خالفوں کو چن چن کر سزائیں دیں اور جن لوگوں نے ان کی مدد کی مختل انہیں انعام و اکرام سے نوازا۔

آزادی کے بعد جب ہندوستان میں قوی حکومت قائم ہوئی تو انہوں نے علاش کر کے ان خاندانوں کو انجامات دئے کہ جن کے آباؤ اجداد نے جنگ آزادی میں حصہ لیا تھا اور انگریزوں سے اوے تھے۔ ان انعامات کا مقصد قطعی یہ نہیں تھا کہ ان کی خدمات کی قیت ادا کی جائے۔ اور کی جائے کی جائے کی جائے۔ اور کی جائے کی جائے کی جائے۔ اور کی جائے۔ اور کی جائے۔ اور کی جائے۔ اور کی جائے کی جائے۔ اور کی جائے کی جائے کی جائے۔ اور کی جائے کی جائے۔ اور کی جائے کی جائے کی جائے کی جائے کی جائے کی جائے۔ اور کی جائے کی جا

اس کے برعکس پاکستان میں جو روایت پڑی وہ یہ تھی کہ تقتیم کے بعد ایے لوگوں کی ایک بڑی تعداد سامنے آئی کہ جنہوں نے یہ طابت کرتے ہوئے کہ انہوں نے تحکیک پاکستان میں حصہ لیا ہے' اس کی قیمت وصول کرنی شروع کر دی۔ یہ قیمت جاکدادوں کے الات منٹ سے لے کر تمنے اور خطابات تک تھی۔ جب تحریک پاکستان کے کارکنوں کی قیمت منٹ سے لے کر تمنے اور خطابات تک تھی۔ جب تحریک پاکستان کے کارکنوں کی قیمت منٹوں کو شعین ہوگئی تو ہر موقع پرست نے اس بات کی کوشش کی کہ وہ خود کو کارکن طابت کرے۔ یا اس کے خاندان والوں نے اپنے آباؤ اجداد کی شرکت کی قیمت وصول کرنی شروع کر دی۔ خود کو تحریک پاکستان کا کارکن طابت کرنے کے لئے تاریخ کو مسخ کیا گیا' جموئے واقعات بیان کئے گئے' بلکہ سیاست میں بھی ایک مقام حاصل کرنے کی کوشش کی مرف مالی فوائد حاصل کرنے گئے' بلکہ سیاست میں بھی ایک مقام حاصل کرنے کی کوشش کی

ابھی تحریک پاکتان کے کارکنوں کا سلسلہ ختم نہیں ہوا تھا کہ ایک اور روایت پڑی' وہ یہ کہ جب آمریت کے بعد جمہوریت آئی تو مارشل لاء کے ظاف لڑنے والوں اور سختیاں جھیلنے والوں کا ایک طبقہ پیدا ہوا اور اس بنیاد پر انہوں نے جمہوری حکومت سے مطالبہ کیا کہ انہیں مراعات دی جائیں۔ چتانچہ جن لوگوں نے کوڑے کھائے تھے' یا جیل گئے تھے' ایم بیا کے تھے' ایم کرنے کے بعد انعامات سے نوازا گیا۔

ان میں وہ لوگ بھی شامل تھے کہ جنہوں نے خود ساختہ جلاد ملنی افقیار کی تھی۔ ان کا بھی مطالبہ تھا کہ ان کا بھی ان کا بھی مطالبہ تھا کہ ان کی خدمات کو سراہتے ہوئے انہیں معاوضہ دیا جائے۔ چنانچہ آج ہر موقع پرست اس کا دعویٰ کر رہا ہے کہ سب سے زیادہ اس نے مارشل لاء کی مزاحمت کی تھی۔ اس لئے سب سے زیادہ اسے افعامات دئے جائیں۔

اس تمام صورت حال سے جو بات واضح ہو کر سامنے آتی ہے وہ یہ کہ کیا جن لوگوں نے تخریک پاکتان میں حصہ لیا تھا' یا مارشل لاء کے خلاف جدوجہد کی تھی کیا یہ مالی منافعت اور فوائد کے لئے تھی یا اس کے پیچھے کوئی مقصد تھا؟ اگر انہوں نے کسی مقصد' سپائی' اور حق کے لئے قربانیاں دیں تو کیا اس کی کوئی قیت ہو سکتی ہے؟ اور اگر ایبا نہیں تھا اور ان کا مقصد صرف یہ تھا کہ وقت آنے پر وہ اس کی قیت وصول کریں گے تو ان کی جدوجہد کاروباری ہو جاتی ہے۔

اس سارے ڈرامے کا المیہ یہ ہے کہ جن لوگوں نے واقعی کی مقصد کے لئے جدوجمد کی تھی، وہ پس منظر میں چلے گئے ہیں۔ اور وہ کی تھی، وہ پس منظر میں چلے گئے ہیں اور آج بھی ظاموشی سے اپنا کام کر رہے ہیں۔ اور وہ لوگ کہ جو کل آمروں کے ساتھ تھے اور ان کی مدد کر رہے تھے آج وہ سب سے زیادہ جمہوریت کے ولدادہ ہو گئے ہیں۔

جب بھی کی معاشرے میں یہ صورت طال ہو تو اس کی وجہ سے قابلیت و زہانت کی قدر نہیں ہوتی ہے اور موقع پر سی کو چھلنے و پھولنے کا موقع لما ہے اور ایک ایبا طبقہ وجود میں آ جاتا ہے کہ جو اپنی خدمات کے عوض حکومتوں سے پوری پوری قیت وصول کرتا ہے۔

اس کا ایک بتیجہ یہ نکانا ہے کہ لوگوں میں ان کے لئے کوئی عزت و احرّام نہیں رہتا ہے۔ ایک مرتبہ جب کوئی قیت وصول کر لے تو پھر معاشرہ بھی ان کو جملا دیتا ہے۔ اس کی دجہ سے لوگوں میں یہ ردیہ پیدا ہو جاتا ہے کہ کوئی بھی نظریات یا مقاصد کے لئے جددجمد نہیں کر رہا ہے ' بلکہ یہ سب کسی معلمت یا اپنے فوائد کے لئے خالفت کر رہے ہیں۔ اس لئے سیاس خالفت کی کوئی اہمیت نہیں رہتی ہے۔ یکی دجہ ہے کہ آج ہمارے معاشرے میں جو خاموشی اور سیاست سے نفرت ہے اس کی جڑیں انہیں روایات میں پوشیدہ ہیں۔

#### فوج اور سياست

پاکتان کی سیاست میں فوج کی دخل اندازی کی وجہ سے جمہوری سیاست اور جمہوری علی وجہ علی کو سخت و میکا لگا۔ جن حالات میں فوج کو سیاست میں آنے کا موقع ملا اس کی وجہ داری بھی سیاستدانوں پر آتی ہے۔ ملک کی تقتیم کے بعد مسلم لیگ اور سیاستدانوں نے جمہوری عمل کو اس طرح سے کرور کیا کہ انہوں نے نہ تو دستور بنایا اور نہ بی انتخابات کرائے۔ اس وجہ سے جمہوری اداروں اور روایات کی کوئی مضبوط بنیاد نہیں پڑی۔ اس کا نتیجہ سے ہوا کہ سازش اور جوڑ توڑ کے ذریعے حکومتیں بدلی گئیں اور ظاہر ہے کہ اس صورت میں ان حکومتوں کے جائز ہونے کی کوئی بنیاد نہیں تھی اور اس وجہ سے نہ بی سے عماوہ سیاست چند گردہوں میں محدود ہو کر رہ گئی اور اس کا عماوہ سیاست چند گردہوں میں محدود ہو کر رہ گئی اور اس کا تعلق عوام میں سیا۔ مزید برآل سیاستداں عوام کے مفاد کے لئے پچھ کرنے میں ناکام تعلق عوام میں ان کے خلاف برابر بیزاری برحتی رہی۔

اس لئے جب ایوب خال نے سای حکومت کو برطرف کر کے مارشل لاء کا نفاذ کیا تو عوام میں اس کا خیرمقدم ہوا' کیونکہ اسکندر مرزا خود تو منتخب صدر نہیں تھا اور اس کی برطرفی سے کی کو صدمہ نہیں ہوا۔ مارشل لاء کے نفاذ کے فورا بعد جو اقدامات کئے گئے لوگ اس سے برے متاثر ہوئے لیکن جلد ہی اس کے منفی نتائج بھی سامنے آنے گئے۔ کیونکہ ابوب خال فوجی طاقت کے ذریعے آئے تھے اس لئے ان کی خواہش تھی کہ جو بھی تعورش بہت جمہوری روایات اور ادارے ہیں انہیں ختم کر دیا جائے' کی وجہ تھی کہ انہوں نے ٹریڈ یونینز اور طالب علم یونینز پر پابندیاں لگائیں تاکہ ان کے اقتدار کو چیلنج کرنے والا کوئی نہیں رہے۔

بعد میں جب انہوں نے اپنا سیاسی جواز تلاش کرنے کی کوشش کی تو سیاسی اداروں کو اس طرح سے تفکیل دیا کہ جو ان کے اقدار کے لئے خطرہ نہ ہوں' چنانچہ بنیادی جموریت کا نظام اس ذبن کی پیداوار تھا۔ اس عمل نے پاکتانی معاشرے کو غیر سیاسی بنانے میں پورا پورا حصہ لیا۔ ایوب خال کی فوجی حکومت نے خود کو عوام میں مقبول بنانے کے لئے ریاسی مشنری کو پوری طرح سے استعال کیا' چنانچہ ریڈیو اور اخبارات نے ان کا امیح بنانے کی مهم شروع کی۔ سیاست میں موقع پرتی کی روایت پہلے سے تھی' ایوب خال نے اس کی ہمت افرائی کی اور کنوینشن مسلم لیگ بنا کر اس میں موقع پرست سیاستدانوں کو اکٹھا کر لیا۔

ابیب خال کی حکومت جس بری طرح ناکام ہوئی اس سے بھی فوج نے پچھ نہیں کیما اور کیلی خال نے فوجی حکومت کو تازہ خون دینے کی کوشش کی محراس بتیجہ میں مشرقی پاکستان كا الميه پين آيا۔ ضياء الحق كي فوجي حكومت كى لحاظ سے بدى اہم ربى كيونك اس كے ملك اور معاشرے پر دور رس نتائج ہوئے۔ کا شکوف ورگ فرقہ وارانہ تعصب سانی و نلی فساوات اظمار رائے بر پابندی اور ریاسی مشنری و میڈیا کا اپنی ذات و حکومت کے لئے استعال یہ چند خصوصیات تھیں کہ جنهوں نے ملک کے حالات بگاڑنے میں حصہ لیا۔ ایک اہم بات یہ ہوئی کہ ان کے زمانہ میں فوجی ایجنسیاں سیاسی طور پر انتمائی سرگرم ہو گئیں اور انہوں نے اینے سای مقاصد کے حصول کے لئے بہت سی فرقہ وارانہ اور اسانی اور نطی سایی جماعتوں کی سربرستی کی۔ اخباروں پر بابندیاں عائد کی گئیں' دانشوروں کو خریدا گیا' اور ان نظریات کو فروغ دیا گیا کہ جو ان کے مفاد میں تھے۔ اس یالیسی کے نتیجہ میں ملک میں فافق سركرميان خم موكر ره كي اور دانشورون كي بنيادين مسار مو كين ايك ايها ظام تعلیم بنایا گیا کہ جس نے بھک تظراور متشدد نسل کو جنم دیا۔ ضیاء الحق کے دور حکومت میں اس بات کی بوری بوری کوشش کی گئی کہ لوگوں کو سیاست سے دور کر دیا جائے۔ اس لئے ساسی جماعتوں پر پابندیاں' اور غیر جماعتی انتخابات کی روایت بری ماکه کسی بھی ساسی جماعت کی اہمیت اور ضرورت باقی نہ رہے۔

فرجی حکومتوں کی ایک اہم خصوصیت ہے تھی کہ ان کے ہاں اتھارٹی کے استحکام پر زور تھا' اس لئے حزب اختلاف اور مخالفت کی ان کے فریم ورک میں کوئی مخبائش نہیں تھی۔ طاقت کی اس مرکزیت کی وجہ سے جمال ایک معاشرے میں احساس محروی کے جذبات پیدا ہوئے وہاں دو سری طرف غلا فیعلوں نے معاشرے کی ترقی کی راہیں مسدود کر دیں' کیونکہ آمرانہ طرز حکومت میں مخض واحد اور اس کے مصاحین فیطے کرتے ہیں اور سمجھا ہے جا آمرانہ طرز حکومت میں مخض واحد اور اس کے مصاحین فیطے کرتے ہیں اور سمجھا ہے جا کہ وہ جو بھی فیطے کریں گے دہ عوام کے لئے بہتر ہوں گے۔ لنذا اس عمل میں لوگ حکراں طبقے سے بالکل الگ ہو جاتے ہیں' اور بغیر عوامی مدد اور تعاون کے بیہ منصوب کامیاب نہیں ہوتے ہیں۔

یہ ب میں معند ہیں۔ اس کے علاوہ آمرانہ حکومتوں میں ہمیشہ اس بات کا ڈر رہتا ہے کہ ان کے خلاف کوئی سازش ہو گی اور یہ ڈر اس لئے ہو تا ہے کہ وہ خود بھی سازش کے ذریعہ اقتدار میں آتے یں الذا یہ اپ افتدار کے تحفظ کے لئے خفیہ ایجنسیوں کا سارا لیتے ہیں۔ ان ایجنسیوں کی موجودگی کی وجہ سے معاشرے میں خوف و دہشت و ہراس کی فضا پیدا ہو جاتی ہے جو لوگوں کی آزادگی کو سلب کر کے ان کی تخلیقی ملاحیتوں کو ختم کر دیتی ہے۔

پاکتان کی سیاست پر فوجی حکومتوں کا اثر اس قدر بڑا ہے کہ جمہوریت کی بحالی کے باوجود یہ غیر جمہوریت کی بحالی کے باوجود یہ غیر جمہوری روایات اور ادارے نہ صرف موجود ہیں بلکہ طاقت ور بھی ہیں۔ ان کی موجودگی کمی بھی وقت جمہوری ڈھانچہ کو ختم کر کے ملک کو پھر آمریت کی جانب لے جا سکتی ۔ ہے۔

### پاکستان اور سیاسی عمل

جمہوری معاشرے میں ہر سابی جماعت کا اولین مقصد یہ ہوتا ہے کہ انتخابات میں کامیابی کیسے حاصل کی جائے؟ اس لئے اپنے ووٹرز کو متاثر کرنے کے لئے وہ ایسے نعروں کا سارا لیتے ہیں کہ جو لوگوں کو زیادہ سے زیادہ متاثر کر سکیں۔ ابتدائی دور میں انگلتان فرانس اور دوسرے یورپی مکوں میں کہ جمال مرف محدود طبقوں کو انتخابات میں دوث دینے فرانس اور دوسرے یورپی مکوں میں کہ جمال مرف محدود طبقوں کے مفادات کا اظمار کی آزادی اور آئی جائداد کا تحفظ وغیرہ کین جیسے جیسے دوث کا حق لوگوں کو ملتا گیا ای طرح سے عوام کی اجمیت برحتی چلی گئی اور سابی جماعتیں اپنے مفالبات رکھنے لگیں کہ جن کا تعلق عوام سے تعا۔

پاکتان میں اگرچہ جمہوری سیاست کا دور بہت مخفر ہے، گر اس عرصہ میں سیای جماعتوں نے عوام کو متاثر کرنے کے لئے ایسے نعربے تخلیق کئے ہیں کہ جو انتخابات کے وقت ذور شور سے بلند کئے جاتے ہیں، اور ان کے ذریعہ سے لوگوں سے دوٹ لئے جاتے ہیں، اور ان کے ذریعہ سے لوگوں سے دوٹ لئے جاتے ہیں۔ ان نعروں میں سب سے زیادہ اہم نعرہ وخیرہ۔ لفظ عوام کے اس قدر استعال سے عوام معیشت، عوامی بہود، عوامی سولتیں، وغیرہ وغیرہ۔ لفظ عوام کے اس قدر استعال سے عوام کو یہ تاثر دیا جاتا ہے کہ اصل میں حکومت ان کی ہے اور اس کے ذریعہ حکومت اپنے جائز اور جمہوری ہونے کا سرفیقیٹ لیتی ہے۔ یہ صبح ہے کہ ابتداء میں عوام کے نعرب نے لوگوں میں ایک جذبہ اور جوش پیدا کیا، گر اب تجربہ سے یہ حقیقت سامنے آئی ہے کہ نعرہ لوگوں میں ایک جذبہ اور جوش پیدا کیا، گر اب تجربہ سے یہ حقیقت سامنے آئی ہے کہ نعرہ

عوامی ہوتا ہے مگر اس کے بردہ میں امراء ' جا کیردار ' اور مراعاتی طبقہ اپنے مفادات بورے کرتا ہے۔

ایک دوسرا نعرہ انقلاب کا ہے۔ انقلاب کی ایمیت تاریخ بیں فرانسیی اور روی انقلاب کے بعد ابحری۔ اس کے بعد سے یہ حقیقت سائے آگئی کہ انقلاب کے ذریعہ معاشرے کی برائیوں کو بہت جلد درست کیا جا سکتا ہے۔ خصوصیت سے اس وقت کہ جب معاشرے بیل برعنوانیاں اور خرابیاں اپنے عرون کو پہنچ چکی ہوں' اور اصلاحات کی کوئی گنجائش نہیں رہ گئی ہو' ایکی صورت بیں انقلاب تبدیلی کے عمل کو تیزی سے اپنے انجام تک پہنچاتا ہے۔ کی وجہ ہے کہ وہ معاشرے کہ جمال اختثار ہو' اور جمال افراد و اوارے برعنوانیوں ہی ملوث ہو چکے ہوں' وہاں خیال کیا جاتا ہے کہ صرف انقلاب کے ذریعہ بی تبدیلی لائی جا کتی ہے۔ بائیں بازو کی جماعتیں اس لئے روس' چین' اور کیوبا بیں انقلاب کی کامیابی کے بعد سرخ انقلاب کا نعرہ لگاتی تعیں۔ اس کے برعش پاکستان بیں نم بہی جماعتوں نے سبز بعد سرخ انقلاب کا نعرہ لگاتی تعیں۔ اس کے برعش پاکستان بی نم بہی جماعتوں نے سبز انقلاب کا نعرہ لگائی۔ شاہ ایران کو یہ دونوں رنگ پند نہیں ہے اس لئے اس نے اس نے سفید انقلاب کا نعرہ لگائی جا اور سیاسی جماعتیں انقلابی انقلابی اور انقلابی قیادت کی بات کرتی ہیں' گر آہستہ آہستہ تجربے نے اس نعرہ کو بھی کرور تبدیلی اور انقلابی قیادت کی بات کرتی ہیں' گر آہستہ آہستہ تجربے نے اس نعرہ کو بھی کرور کرویا ہے۔

چونکہ بر صغیر کے دونوں ملکوں میں غربت و منگائی بہت زیادہ ہے' اس لئے سیاس جماعتوں کے نعروں نے غربی بٹاؤ' یا منگائی کے خلاف جماد بھی شامل ہو گئے ہیں۔ پاکستان کی بگرتی ہوئی صورت حال میں تشدد' ڈرگ' کلاشکوف کے خلاف نعرے اور امن و امان کو برقرار رکھنے اور قانون کی بالادسی کی باتیں بھی شامل ہو گئی ہیں۔

سیای جماعتیں' ان نعروں کے علاوہ خود کو مقبول بنانے کے لئے ان طریقوں کو بھی استعال کرتی ہیں کہ جن کی ابتداء جرمنی اور اٹلی میں فاشٹ جماعتوں نے کی تھی۔ مثلاً پارٹی کے جمنڈے' ان جمنڈوں کے مختلف رگوں سے پارٹی کی پالیسی کا اظہار' اس کے علاوہ موسیقی 'محیتوں' ترانوں' اور دھنوں کے ذریعہ لوگوں کو متاثر کرنا' خصوصیت کے ساتھ بوے برے اجماع کرنا ٹاکہ لوگوں کو یہ ٹاثر دیا جائے کہ عوام کی اکثریت ان کے ساتھ ہے۔ اور برے بوے جلوس نکالنا ٹاکہ جماعت کی طاقت کا احساس لوگوں میں پیدا ہو۔

اس کے علاوہ ہر سای جاحت کے لئے ضروری ہے کہ ان کا کوئی ٹارگٹ ہو۔ چیے ہلا نے اپنے نانے میں میروبوں اور کمیونٹوں کو ٹارگٹ ہنایا تھا' ای طرح سے ہارے ہاں میرو کو ٹارگٹ ہنایا تھا' ای طرح کا احساس ہو گا اس قدر انہیں الی جاحت اور الی لیڈرشپ کی خواہش ہو گی کہ جو انہیں اس خطرے سے محفوظ رکھ سکے دو سری طرف ملک اور معاشرے کی تمام خرایوں کی ذمہ واری بھی ان بیونی وشمنوں پر ڈال دی جاتی ہے' سای جاعتوں کی باہمی رقابت انہیں دو سرا ٹارگٹ فراہم کرتی ہے' اور یہ ایک دو سرے کو مورد الزام ٹھراتی رہتی ہیں۔ کی لیڈر یا جامت کو عوام میں غیر مقبول بنانے کا سب سے بدا الزام سے ہوتا ہے کہ وہ غیر کھی ایکن ہوتا ہے کہ وہ غیر کھی ایکن ہوتا ہے۔ اور ملک کے مفاد کے ظاف کام کر رہا ہے۔

ہاری سیای جاعوں کے اس عمل نے عوام میں فاصی مایوی پیدا کر دی ہے اور بیہ مایوی سیاک خطرناک ہے کہ اس کی وجہ سے ان کا جمورے پر سے اعتاد اٹھ رہا ہے ان کے سامنے بید حقیقت آگئی ہے کہ جموری عمل کے بتیجہ میں کوئی بھی جماعت ہو آج ایک پارٹی میں بین' اس کی فلست کے بعد اسے چھوڑ کر صاحب اقدار پارٹی میں چلے جاتے ہیں۔ اس لئے یہ جمہوری عمل عوام کے لئے کوئی امید کا پیغام لے کر نہیں آتا ہے۔ ان طلات میں خباول قیادت کی بات کی جانے گئی ہے کہ ان پرانے سیا تدانوں کی جگہ نئ قیادت کو لایا جائے۔ گر خبادل قیادت کی جو لوگ باتیں کرتے ہیں ان کے ہاں بھی جمہوریت وقتی اور آمرانہ خیالات جملکتے نظر آتے ہیں۔

پاکتان کی سیاست کا سب سے بوا الیہ یہ ہے کہ اس پورے سیای عمل میں عوام بالا خر تھک ہار کر مایوس ہو گئے ہیں۔ ان میں مزاحمت کا جذبہ کرور ہو چکا ہے اور اس وقت وہ سیای عمل کو خاموثی اور مایوی کے عالم میں ایسے دیکھ رہے ہیں کہ جیسے اس سے ان کا کوئی واسطہ نہیں ہے۔ عوام کا یہ ردعمل جموریت کے لئے سب سے بوا خطرہ ہے۔

## ریاست اور فرو

خودکشی کو اکثر معاشروں میں ایک جرم سمجما جاتا ہے۔ ذہبی اعتبار سے عقیدہ یہ ہے
کہ چو تکہ خدا نے جان دی الغذایہ ای کا حق ہے کہ وہ اسے واپس لے' اس لئے جو مخض
اس حق کو خود استعال کرتا ہے وہ خدا کی نظر میں مجرم ہے۔ ساجی اور معاشی لحاظ سے
ریاست اس کو اس لئے جرم قرار دیتی ہے کو تکہ اس کی وجہ سے ایک صحت مند اور توانا یا
ذہبن و باصلاحیت محض سے معاشرہ محروم ہو جاتا ہے۔ اندا ذہبی و روایتی اقدار دونوں کے
نظلہ نظرسے خودکشی جرم مانا جاتا ہے۔

لیکن یمال ایک اہم موال پیدا ہوتا ہے کہ اگر کوئی فض مالی مجوریوں اور بیروزگاری سے تھک آکر خود کئی کرتا ہے تو اس صورت میں اس جرم کی ذمہ داری کس پر عائد ہوتی ہے؟ اگر ریاست بید دعوی کرتی ہے کہ جر فرد کی زندگی برقرار رکھنے کا اے افتیار ہے تو اس صورت میں بیدا نہ ہونے دے کہ جو کی کو محورت میں بیدا نہ ہونے دے کہ جو کی کو مجبور کرے کہ وہ اپنے مسائل کا حل اپنی موت میں تلاش کرے۔ ای طرح سے وہ دو سری مائی اور ثقافتی اقدار کہ جو افراد کو زہنی خلفشار میں جٹلا کرتی ہیں اور بالافر ان کا بتیجہ خود کئی میں لکتا ہے' انہیں تبدیل کرنے کی کوشش کی جائے۔ اس سلسلہ میں فرد کی آزادی انہائی اہم کردار اوا کرتی ہے۔ اگر ریاست کی فرد کو تمل آزادی دیتی ہے اور اس کے مفاوات کو معاشرے سے وابستہ کر لیتی ہے تو اس صورت میں فرد کو زندگی سے لگاؤ اور عبت ہوتی چلی جاتے ہوتی جلی طور پر سرگرم رہتا ہے بلکہ غیرت ہوتی چلی جاتی ہے اور زندہ رہنے کے لئے نہ صرف وہ عملی طور پر سرگرم رہتا ہے بلکہ غیرت ہوتی جلی جاتی ہے اور زندہ رہنے کے لئے نہ صرف وہ عملی طور پر سرگرم رہتا ہے بلکہ خرد کی کے لوانات سے لطف اندوز ہوتا ہے۔

ایک دوسری صورت حال اس وقت پیدا ہوتی ہے جب کہ کوئی فرد خود کو معاشرے کے لئے بوجھ مجھنے لگتا ہے اور اسے یہ احماس ہو جاتا ہے کہ وہ اپنی زندگی یا صلاحیتوں کو استعال کرنے کے قائل نہیں رہا ہے۔ اس لئے کچھ فلفیوں کی یہ تعلیم ہے کہ اگر کوئی فرد

اپنی جسانی کروری ' بیاری ' یا نقض کی وجہ سے اس قائل نہیں رہے کہ وہ کچھ کام کر سکے تو معاشرے پر بوجھ بننے سے بہتر یہ ہے کہ اسے مرجانا چاہئے۔ اس کی بول تو بہت ی مثالیں ہیں ' مگر قدیم معر میں اسکندریہ کی لا بربری کے انچارج نے کہ جو ایک برا عالم تھا۔ اس وقت خود کئی کر لی کہ جب اس کی برطائی جاتی رہی۔ اس کی دلیل بیہ ختی کہ بغیر برطائی کے اس کا وجود اس دنیا میں برکار ہے۔ کو تکہ ایک عالم کی حیثیت سے اس کا کام لکھنا اور پر منا فقا اور جب وہ اس کام کا اہل نہیں رہا تو اس کی زندگی کا کوئی متعمد نہیں رہا۔

ای دلیل کو مدنظر رکھتے ہوئے آج کل پورپ ہیں یہ بحث ہیل رہی ہے کہ اگر کوئی امید مخض بہت پوڑھا ہو جائے 'بہت خت پیار ہو جائے اور اس کی ذعگ کے نیچنے کی کوئی امید نہیں رہے تو کیا اس صورت ہیں اسے یا ڈاکٹر کو یہ حق ہے کہ اس کی ذعگ ختم کر دے؟ اس سلمہ ہیں پورپ اور امریکہ ہیں کئی ایسے واقعات ہوئے ہیں کہ جن ہیں ڈاکٹروں نے جب مریض کی یہ طالت دیکھی کہ اس کے نیچنے کی کوئی امید نہ تنی اور دواؤں کے سارے اگرچہ اس کچھ عرصے کے لئے ذعمہ رکھا جا سکیا تھا گر اس کا کوئی فائدہ نہیں تھا تو اس صورت ہیں انہوں نے اسے زہر لیے انجاشن دے کر ختم کر دیا۔ اس کے علاوہ اس حتم کے انتہائی تکلیف تنی اور دو اس مورت ہیں خود انہوں انتہائی تکلیف تنی اور دو اسے مزید برواشت نہیں کر سکتے تنے تو اس صورت ہیں خود انہوں نے اس خواہش کیا اور کچھ ہیں ڈاکٹروں نے۔

اگرچہ ریاست کا قانون تو یہ ہے کہ نہ تو مریض کو اپنی جان لینے کا افتیار ہے اور نہ بی ڈاکٹر کو۔ گر کچھ مریش جن کے اشرویو کئے گئے ان کی ولیل یہ تھی کہ انہیں اپنی زندگی برقرار رکھنے یا ختم کرنے کا پورا پورا افتیار ہے اس لئے اگر کسی مرطے پر وہ اس نتیجہ پر چینچ ہیں کہ ان کی زندگی کا کوئی مقصد نہیں رہا ہے اور اب اس سے لطف اندوز نہیں ہو کینے ہیں ' اور انہیں احساس ہو گیا ہے کہ ان کی موت قریب ہے تو اس صورت ہیں یہ ان کی عمومی آزادی ہے' جس میں ریاست کی دخل کا حق ہے کہ وہ اپنی جان لے لیں۔ یہ ان کی مخصی آزادی ہے' جس میں ریاست کی دخل اندازی کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

اخلاقی قدروں کے ساتھ ساتھ سے دلیل مجی دی جاتی ہے کہ جب بو رحمانے یا کسی اور

وجہ سے مرض لاعلاج ہو جائے تو الی صورت میں کیوں ریاست بے انتہا بیبہ خرچ کر کے اسے ذعمہ رکھے کو تکہ بعض مریض تو اس حالت میں کئی کئی میننے رہتے ہیں۔ اور اس طرح ان کی دمکھ بھال اور علاج پر خرچہ آتا ہے جس کے بارے میں سب کو علم ہوتا ہے کہ بیہ بیکار جا رہا ہے۔

اس کے جواب میں یہ ولیل دی جاتی ہے کہ ایک فرد اپنی صحت اور توانائی کے وقت معاشرے کی ترق علی صحہ لیتا ہے اپنی عنت فہانت اور صلاحیت سے معاشرے کو بھر بنا اس کے تھیرو تھیل کرتا ہے تو کیا یہ معاشرے کی ذمہ داری نہیں کہ عمر کے اس صحہ میں کہ جب وہ کام کرنے کے قابل نہ رہے اور معذور ہو جائے تو اس کی دیکہ بھال کرے اور اس کی خدمات کا صلہ دے؟ اگر ریاست اس کے برعش عمل کرتی ہے اور معینت و ضرورت کے وقت اپنے لوگوں کا تحظ نہیں کرتی ہے تو اس صورت میں ریاست اپنی قدر و قیت کو دے گی اور اس کی عزت و احرام میں کی آ جائے گی کونکہ اس صورت عمی اور اس کی عزت و احرام میں کی آ جائے گی کونکہ اس صورت عمی اس کا جو ایج ابحرے گا وہ خود خرضی والا ہو گا جو اپنے مفاد کے لئے لوگوں کو استعمال کرتی ہے اس لئے وہیل یہ دی استعمال کرتی ہے اس سے وقت آتا ہے تو انہیں قربان رشتوں میں فرق آ جائے گا اور جاتی ہو گی ہے کہ اس صورت میں فرد اور ریاست کے درمیان رشتوں میں فرق آ جائے گا اور فرد کی ریاست کی یہ ذمہ فرد کی ریاست کی یہ ذمہ فرد کی ریاست کی یہ ذمہ فرد کی ریاست کی یہ دوری کے کہ آگر وہ مرد کو اپنے لئے استعمال کرتی ہے تو اس کی ذمر کی کا تحظ بھی کرے اور داری ہے کہ آگر وہ مرد کو اپنے لئے استعمال کرتی ہے تو اس کی ذمر کی کا تحظ بھی کرے اور داری ہے کہ آگر وہ مرد کو اپنے لئے استعمال کرتی ہے تو اس کی ذمرگی کا تحظ بھی کرے اور داری ہے کہ آگر وہ مرد کو اپنے گا استعمال کرتی ہے تو اس کی ذمرگی کا تحظ بھی کرے اور داری ہے کہ آگر وہ مرد کو اپنے گا استعمال کرتی ہے تو اس کی ذمرگی کا تحظ بھی کرے اور داری ہے کہ آگر وہ مرد کو اپنے گئے استعمال کرتی ہے تو اس کی ذمرگی کا تحظ بھی کرے اور داری ہے کہ آگر وہ مرد کو اپنے گے استعمال کرتی ہے تو اس کی ذمرگی کا تحظ بھی کرے دوری کرار دیکھ کی جدوجہ دیمی کرے۔

#### رياست اور معاشره

موام اور ریاست کے درمیان کرا رشتہ ہوتا ہے کو تک ریاست کے ادارہ کا وجود موام کی فلاح و بہود کے اور کا وجود موام کی فلاح و ببود کے لئے ہوتا ہے۔ بادشاہت کے زمانہ جس ریاست اور بادشاہت دونوں مل کر ایک ہوگی تھیں' اور نوام کی فلاح و ببود کا انصار ایتھے اور روش خیال بادشاہ پر ہوتا تھا۔ اگر بادشاہ کی جانب سے موای ببود کے لئے اصلاحات کی جانیں' انہیں امن و امان فراہم کیا جاتا تھا تو عوام ایتھے اور نیک خسلت بادشاہ کے مزاہم کیا جاتا تھا تو عوام ایتھے اور نیک خسلت بادشاہ کے منون ہوتے سے بادشاہ کی مروانی ہوتی تھی کہ وہ اپنی رعایا کی دیکھ بھال کرے' اور ان

کے مسائل کے حل پر توجہ دے۔ اگر بادشاہ کی طرف سے عوام کی فلاح و بہود کو نظرانداز کر دیا جائے تو ان کے پاس ایسا کوئی ذرایعہ نہیں تھا کہ وہ بادشاہ کو مجبور کریں یا اس سے پھی طلب کریں۔

لین جیسے جیسے بادشاہت کا ادارہ کزور ہوا' اس طرح سے آہت آہت معاشرے کے مختفی مختف طبقوں کو افتدار میں شریک ہونے کا موقع طلا یمال تک کہ جمہوری نظام نے مختفی حکومت کو ختم کر کے لوگوں کی حکومت قائم کی' اس کے ساتھ ہی معاشرے میں ریاست اور عوام کے تعلقات بھی بدل گئے جو مختفی حکومت میں ہوتے تھے۔ اگر عوام کی بھری کے اندامات کے جاتے تھے تو وہ شکر گذار ہوتے تھے' گر اب یہ اقدامات' اصلاحات اور عوای بمبود کے لئے کئے جانے والے کام ان کا حق ہو گئے ہیں۔ اب عوام ریاست سے مطالبہ کرتے ہیں کہ ان کے حقوق کو پامال نمیں کیا جائے اور یہ حقوق انہیں دئے جائیں۔ اس کے آگر ریاست عوام کی بھری کے لئے کچھ کرتی ہے تو یہ اس کی مرمانی نمیں ہے بلکہ یہ اس کا فرض ہے۔

ہمارے ہاں اب تک ریاست اور عوام کے درمیان اس رشتہ کو تحرال طبقے نہیں سمجھ پائے ہیں۔ اس کی وجہ ہیر ہے کہ نو آبادیاتی دور میں اگرچہ ریاست کا ڈھانچہ بدلا گیا اور مغل بادشاہت کی محضی حکومت تو نہ رتی' گر نو آبادیاتی حکرانوں نے ریاست کے ڈھانچہ میں یہ تبدیلی کی کہ جاگیرداروں' بیروں' سجادہ نشینوں اور بااثر خاندانوں کو حکومت میں شریک کرکے انہیں اپنے اور عوام کے درمیان بطور رابطہ قائم کر لیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ عوام ان کی سرپرستی کے بغیر دکام اعلیٰ تک نہیں پہنچ کے تھے۔ اس کی وجہ سے سرپرستی کا ایک نظام قائم ہو گیا اور اس میں سفارش پر کام کے لئے ایک اہم وسلمہ بن گئے۔ سرپرستی ایک نظام قائم ہو گیا اور اس میں سفارش پر کام کے لئے ایک اہم وسلمہ بن گئے۔ سرپرستی اور سفارش کے اس کی جذبات کو پیدا کیا۔ اور سفارش کے اس کلی جذبات کو پیدا کیا۔ اور ان کی آزادانہ اور خودعار محضیت کو ابحرنے نہیں دیا۔

پاکتان بننے کے بعد اگرچہ ملک نو آبادیاتی تبلط سے آزاد ہو گیا، گر اس کا ریاسی دُھانچہ ای طرح رہا۔ ملک میں چاہے جمہوریت رہی ہو یا فیتی حکومت، ان دونوں صورتوں میں ریاست اور عوام کے تعلقات کشیدہ ہی رہے۔ کیونکہ ہر دو صورتوں میں ریاست عوام سے قرمانی، ایثار، اور وفاداری کا مطالبہ کرتی رہی ہے، گر اس کے عوض میں عوام کو کچھ نہیں دیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ریاست اور عوام کے رشتے کزور ہوتے چلے گئے۔ جب
کمی عوام نے اپنے حقوق کے لئے مطالبات کئ اور مطالبات پر زور دینے کے لئے
ہڑ الیں کی یا جلے و جلوس نکالے تو اس صورت میں ریاست کی جانب سے سخت اقدامات
کئے گئے طبے و جلوسوں پر پابندی کا نفی و گوئی اور عوام کے لئے قید و بند و روزم و کا معمول
بن کیا۔ اس ریاسی تشدد کی وجہ سے عوام کے لئے ریاست ایک و شمن ادارہ بن گئے۔ اور
دونوں کے درمیان اختلافات اور شک و شہمات کی ممری خلیج حاکل ہو گئی۔

اس وقت صورت طال ہے ہے کہ ریاست ایک ایک کر کے اپنی ذمہ داریوں سے جان چھڑا ربی ہے۔ تعلیم، صحت، تحفظ جان و مال جیسے عام شعبوں میں حکومت کی کارکردگی ختم ہو چگ ہے، للذا معاشرے کی ان ضروریات کو پورا کرنے کے لئے نجی شعبے میں اسکول کھل رہے ہیں، اسپتال تعمیر ہو رہے ہیں، پرائیویٹ سکیورٹی قائم ہو چکی ہے گر ظاہر ہے کہ یہ پرائیویٹ سمولتیں ہر ایک کے لئے نہیں ہیں، نجی اسکول و مپتال اور سکورٹی سے صرف وبی فائدہ اٹھا سکتے ہیں کہ جن کے پاس پیسہ ہے۔ اس صورت میں جمال ایک طرف معاشرہ مراعات یافتہ و غیر مراعات یافتہ طبقوں میں بٹ رہا ہے، وہاں دوسری طرف نجی ادارے لوگوں کی ضروریات اور مجبوریوں سے فائدہ اٹھا کر دولت کمانے میں مصوف ہیں۔

اس صورت حال کی وجہ سے آگڑ یہ سوال اٹھایا جا آ ہے کہ جب ریاست اپی ذمہ داریوں کو پورا کرنے کی اہل نہیں ہے تو پھر اسے کیوں نیکس دیا جائے اور کیوں اس کے لئے قربانی دی جائے؟ کی وجہ ہے کہ لوگ ریاست کے نیکس دینے میں ترود کرتے ہیں۔ اور کوشش کرتے ہیں کہ یہ نیکس بچائے جائیں۔ کو تکہ ریاست کو جو بھی آمنی ہوتی ہے اس کا استعمال اب عوام کی فلاح و ببود کے بجائے حکراں طبقوں کی عیاشی پر ہوتا ہے، جس کی مثالیں لوگوں کے سامنے آئے دن آئی رہتی ہیں۔ غیر ملکی دورے، دعو تیں، متھی کاریں، اور وفتوں کی آرائش۔ جب کہ عوام کے لئے نہ پلک ٹرانپورٹ ہے، نہ صفائی ہے، نہ مندی مرمت ہے، اور نہ بی ان کے جان و مال کا تحفظ ہے۔

ان حالات میں ریاست اپنا وقار کھو چکی ہے۔ اور عوام کے لئے اس کے وجود کی اس سے زیادہ اہمیت نہیں ربی ہے کیونکہ وہ ان کی جیبوں سے پیسے نکال کر انہیں اور زیادہ غریب اور مفلس بنا ربی ہے۔

## مفید شری اور معاشره

فرد اور معاشرہ کے حوالے سے یہ سوال بھی ایمیت کا حال رہا ہے کہ ان لوگوں کا کیا جائے کہ جو پیدائشی طور پر معندور ہوتے ہیں اور اپنی معندوری اور جسمانی نقائص کی وجہ سے معاشرے کے لئے مغید نہیں ہوتے ہیں؟ تاریخ ہیں پچھ معاشروں ہیں اس کا یہ حل نکالا گیا تھا کہ جو پچ معندور پیدا ہوں اور جسمانی لحاظ سے کرور ہوں' انہیں پیدائش کے فوراً بعد مار ڈالا جائے چنانچہ بونان کی ریاست اسپارٹا ہیں یہ رواج تھا کہ پیدائش کے بعد ہر پچہ کونسل کے سامنے پیش ہوتا تھا اور وہ اسے دیکھ کریے فیصلہ کرتی تھی کہ اس کی پرورش کی جائے یا اسے ختم کر دیا جائے کیونکہ ان کا نظریہ تھا کہ اسپارٹا کے دفاع اور اس کی طاقت و قوت کے لئے مرف صحت مند اور طاقتور افراد کی ضرورت ہے۔ بار' اور معنور لوگ اس کے لئے بوجہ ہوں گے۔

وقت کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتش اور کنالوی میں ترتی ہوتی گئی اور اس کے ساتھ ہی اس بات کی مسلس کوشش ہوئی کہ معندر لوگوں کو معاشرے کے لئے مفید بنایا جا سکے باکہ وہ خود کو ناکارہ نہ سمجھیں اور خاندان یا ریاست کے لئے مسائل پیدا نہ کریں۔ اس چئے کو چش نظر رکھتے ہوئے بسرے 'گونگے' یا جسمانی معندر لوگوں کی تعلیم و تربیت پر خوصی توجہ دی گئی اور ترتی یافتہ مکول میں ریاست نے ایسے اواروں کی مالی اراد کی کہ جو ان لوگوں کی تعلیم و تربیت کا انتظام کر رہے ہیں۔

چنانچہ سائنس اور کلنالوی میں محقیق کی بنیادیہ ہے کہ کس طرح سے انسان کو معذور ہوئے ہے بچایا جا سکے اور اسے صحت مند رکھا جا سکے کیونکہ اس صورت میں مجا ہرہ ان کو اپنے مقاصد اور اپنی ترتی کے لئے استعال کر سکتا ہے۔ اس لئے اگر ریاست اُن لوگوں کی تعلیم و تربیت پر خرج کرتی ہے یا سائنس و کلنالوی کی مدد کرتی ہے تو اس کے تتجید میں اسے فائدہ ہوتا ہے کیونکہ یہ لوگ ناکارہ اور بے کار رہنے کے بجائے کام کر کے معاشرے کو فائدہ پنچاتے ہیں۔ اور اس کی ترتی و خوش حالی میں برابر کا حصہ لیتے ہیں۔

پاکتان اور تیسری دنیا کے ترقی پذیر ملکوں کے لئے یہ سوال اہمیت کا ہے کہ کیا انہیں مجموعی طور پر معاشرے کے افراد کو صحت مند اور تعلیم یافتہ رکھنا ہے تاکہ ان کی توانائی اور قوت کو استعال کر کے ترقی کی جائے یا اس مسئلہ کو نظر انداز کر کے ریاست کے اداروں کو جن جیں فوج اور بیوروکرلی شامل ہیں۔ انہیں مضبوط بنایا جائے اور ان کی مدح ہوگوں کو کشول میں رکھا جائے؟ پاکستان میں اس پالیسی کے نتائج ہمارے سامنے آ رہے ہیں کہ ہم معذور لوگوں کو مفید شہری بنانے کے بجائے صحت مند اور ذہین لوگوں کو معذور بنانے میں معروف ہیں۔ کیونکہ جب بیروزگاری ہوگی اور معاشی صالت نراب ہوگی تو لوگ مجبور ہوں کے کہ وہ سے اور گندے علاقوں میں رہیں' نامناسب غذا کھائیں' اور بیاریوں کے علاج سے محروم رہیں۔ کی طالت ہیں کہ جو بہت سے نوجوانوں کو جرائم کی جانب لے جاتے ہیں۔ یا منشیات کا عادی بنا دیتے ہیں۔ اس طرح اس پورے عمل میں معاشرے کے نوجوان بیار' لاغر' توانائی سے محروم' جائل' اور بیروزگار ہوتے جا رہے ہیں۔ رہے وہ لوگ کے جو پیدائش طور پر معذور ہو گئے ہیں' ان کے لئے معاشرے میں کوئی جگہ نمیں ہے۔ ان میں اکثر کو لوگ اللہ والا سجھ کر انہیں پچھ تھے اور نذرانے دے دیے ہیں اور باتی لوگ میں مائٹر کو لوگ اللہ والا سجھ کر انہیں پچھ تھے اور نذرانے دے دیے ہیں اور باتی لوگ اپنے خاندان ذبنی و نفیاتی وہاؤ کا شکار رہتا ہے۔ ریاست اس سلسلہ میں اپی کوئی وہ سے بورا خاندان ذبنی و نفیاتی وہاؤ کا شکار رہتا ہے۔ ریاست اس سلسلہ میں اپی کوئی دور داری نہیں سبھتی ہے کہ ان لوگوں کو کار آمد شمری بنانے میں مدد کے۔

اس کا بتیجہ یہ ہے کہ ایک طرف تو معاشرہ ان کی توانائی سے محروم رہتا ہے' اور دوسری طرف وہ خاندان کے افراد دوسری طرف وہ خاندان کے افراد کی زہنی صلاحیتیں متاثر ہوتی میں اور ان کی کارکردگی میں فرق آ جاتا ہے۔

یمان پر یہ سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ معاشرے کے لئے بوجھ صرف معذور لوگ بی نہیں ہوتے ہیں بلکہ وہ لوگ بھی ہوتے ہیں کہ جو جسمانی و ذہنی طور پر صحت مند ہوتے ہیں' مگر اپنے سابی رتبہ کی وجہ سے کام کرنا پند نہیں کرتے ہیں اور دوسروں کو مجبور کرتے ہیں کہ وہ اپنی کمائی کا بردا حصہ ان کی خدمت ہیں چیش کریں تاکہ ان کے مقابلہ ہیں وہ آرام اور عیش کے ساتھ رہ سکیں۔ ان ہیں جاگیروار' زمیندار' سردار' پیر و صوفی شائل ہیں۔ انہیں جو بھی آمدنی ہوتی ہے اسے یہ غیر ترقیاتی کاموں ہیں استعال کر کے ضائع کرتے ہیں۔ کیونکہ اس سے نہ تو معاشرہ کی مالی عالت بھتر ہوتی ہے اور نہ بی سابی زندگی ہیں کوئی تیر ہی آتی ہے۔

ریاست اور معاشرے کے لئے ہر شہی سمیانہ ہوتا ہے' اگر وہ اس کی صحت' تعلیم و تربیت ہیں بیبہ لگاتے ہیں تو یہ بیبہ ضائع نہیں ہوتا ہے بلکہ آگے چل کر کی شہری ریاست کے اعتمام اور ترقی میں حصہ لیتے ہیں۔ اس لئے ترقی یافتہ ملکوں میں شہریوں کی صحت اور تعلیم پر اس قدر ندر دیا جاتا ہے اور کی وجہ ہے کہ وہ معذور لوگوں کو بھی مغیر بنانے کے لئے سائنس اور شکتالوی کی مد لے رہے ہیں' آج ٹیمل سٹم نے اندھوں کو اور سننے کے آلات نے بسروں کو' و میل چر کے استعمال نے جسمانی معذوروں کو مغیر شہری بنا دیا ہے اور یہ لوگ دوسروں کی طرح نہ مرف اپنے کام خود کرتے ہیں بلکہ مغیر پیشوں کو افتیار کر کے معاشرے کی ترقی میں برابر کا حصہ بناتے ہیں۔ جب یہ کار آمد شہری بن جاتے ہیں تو ان میں معاشرے کی ترقی میں برابر کا حصہ بناتے ہیں۔ جب یہ کار آمد شہری بن جاتے ہیں تو ان میں حصفدری اور مختاتی کے جذبات و احساسات بھی ختم ہو جاتے ہیں اور ان کی زعمی میں جو احتاد اور اطمینان آتا ہے وہ خوش طال اور پر مرت زعمی کے ضودری ہے۔

### معاشره اور انسانی توانائی

کی بھی ملک اور معاشرے کی ترقی استحام اور خش حالی بی اس بات کو بوا دخل ہے کہ اس کی انسانی طاقت یا سین پاور "کو کس قدر استعال کیا جاتا ہے۔ معاشرہ چاہے کس قدر بی سائنٹک اور کالوتی بی ترقی یافتہ کیوں نہ ہو اس کو منظم کرنے اور اس کو پالنے کے لئے انسانی ذائن اور انسانی توانائی کی ضرورت ہوتی ہے۔ اگر معاشرے کی تمام انسانی قوت کو استعال کیا جائے گا تو اس صورت بی معاشرہ متحرک رہے گا کین اگر انسانی طاقت عمل اور غیر عمل بی تقسیم ہو جائے تو اس صورت میں اس کی ترق بھی غیرصاوی ہو جائے گا۔ کیونکہ اس صورت بی وہ تمام افراد جو ترکت کے عمل بی شریک نہیں ہیں ہو جائے گا۔ کیونکہ اس صورت بی وہ تمام افراد جو ترکت کے عمل بی شریک نہیں ہیں وہ جائے دور اگر سے اگر مقدار کو استعال کر کے اسے ہمنم کریں کے اور اگر سے زائد مقدار نہیں ہے تو زیرد تی ہے دو مروں کے اور اگر سے زائد مقدار نہیں ہے تو زیرد تی ہے دو مروں کو بھی بھوکا رکھیں گے اور اس طرح خود بھی تا آسودہ رہیں گے اور دو مروں کو بھی بھوکا رکھیں گے۔

انسانی طافت کو کس طرح سے استعال کیا جائے یہ بھی ایک اہم مئلہ ہے۔ کیونکہ اگر اسے ان کامول اور منصوبوں میں استعال کیا جائے کہ جمال نتائج کچھ نہ تکلیں اور وہ پداواری عمل کو آگے نہ برجا سکیں تو اس صورت میں بد توانائی ضائع ہو جاتی ہے۔

اس تخریج کے بعد اس بات کی ضرورت ہے کہ ہم اپنے معاشرے کا جائزہ لیں اور ریکسیں کہ ہمارے ہاں انسانی توانائی کا استعال کیے ہو رہا ہے؟ سب سے پہلے جو چے ہمارے ساخے آتی ہے وہ ہمارا جاگیردارانہ نظام ہے کہ جس میں اس توانائی کا غلا استعال ہوتا ہے۔ مثل ایک زمیدار کی خدمت کے لئے آئی وس ملازم ہوتے ہیں 'جن کا کام یہ ہوتا ہے کہ مثل ایک زمیدار کی خدمت کے لئے آئی 'وس ملازم ہوتے ہیں 'جن کا کام یہ ہوتا ہے کہ وہ اس کو پانی پلائیں' ہاتھ منہ دھلائیں' بستر نھیک کریں' جوتوں پر پائش کریں' اور اس کے چھوٹے چھوٹے احکامت کی تھیل کریں۔ اکثر اس کی ڈیوڑھی پر پندرہ ہیں کسان صبح سے شام تک خاموش بیٹھے رہتے ہیں کہ وہ جب بھی باہر آئے تو اے سلام کر لیں اور اس طرح اس کی خوشنودی حاصل کر لیں۔

اس طرح حکومت کے وفاتر میں ہرافر کی خدمت کے لئے کئی چرائ اور بے والے ہوتے ہیں ، جن کا کام محض یہ ہوتا ہے کہ وہ فاکلیں ادھرے ادھر لے جاتے ہیں اور اس کو چائے و پانی پلاتے رہے ہیں۔ اکثر لیے بر آمدول میں ہرافر کے دفتر کے سائے اسٹولول پر بیٹے ہوئے یہ لوگ جو صاحب کی محتی کے محتمر رہتے ہیں ، بوا بی محکمہ خیز مظر پیش کرتے ہیں۔

اس کے بعد بیروزگاروں کی ایک بری تعداد ہے کہ جو طازمت اور روزی کی تلاش میں اپی توانائی ضائع کرتے ہیں اور اکثر مایوس ہو کر سستی و کابلی اور ناامیدی کا شکار ہو جاتے ہیں۔ پھر شہوں میں ان عورتوں کی ایک بری تعداد ہے کہ جنہیں گھروں میں بند رکھا جاتا ہے اور ان کی صلاحیتوں کو محض کھانا بھانے اور گھریلو کام کاج میں لگا دیا جاتا ہے۔

بہ بہ ہم ہور ہے ہوا مئلہ یہ ہے کہ انسانی قوت کو تربیت دے کر اسے زانہ کی مرورت کے مطابق استعال کیا جائے کو تکہ اب جسمانی توانائی سے سارے کام شیں ہوتے ہیں۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ ایک ایسا نظام تعلیم تفکیل دیا جائے کہ جو افراد کو زبنی و جسمانی دونوں طرح سے اس بات پر تیار کرے کہ وہ سائٹ ' گانالوئ 'اور سائی علوم میں کام کر سیس۔ ہمارے ہاں اس پر اس لئے عمل نہیں ہو رہا ہے کو تکہ تعلیم حاصل کرنے اور اپنی صلاحیتوں کو استعال کرنے کے مواقع ہر ایک کو حاصل نہیں ہیں۔ وہ طبقے کہ جن کے پاس وسائل ہیں وہ ان سولتوں سے فاکرہ اٹھا کئے ہیں' مگر ضروری نہیں ہے۔

کہ ذہانت اور تخلیق صلاحیت بھی ان کے پاس ہول' اس لئے وہ لوگ کہ جن کے پاس ہدی وسائل نہیں ہیں۔ وہ ایک جگہ تھر کر رہ جاتے ہیں اور ان کی صلاحیتیں اور ان کی ذہانت ابحرنے نہیں پاتی۔

انسانی قوت اور قاتائی کو کارگر کرنے کے لئے ضروری ہے کہ وہ پیشہ مترک رہے،
اگر اس میں تمراؤ آ جائے گا تو اس کے ساتھ بی ستی و کافل پیدا ہو جائے گی، اس لئے
ضروری ہے کہ یہ معاشرے کے اواروں کو اس اندازے سے ترتیب دیں اور اس کو اس
طرح سے تھکیل کریں کہ جس میں ہر فرد برابر کام میں معروف رہے، اور اس کو یہ احساس
نہ ہو کہ اس کا وجود ہے کار ہے، یا اس کے بغیر بھی کام چل سکتا ہے۔ کونکہ جب ہر فرد
کام کے عمل میں پوری طرح سے خود کو الجمائے گا نہیں اس وقت تک اس کی کام سے
دیچی اور یگا گئت بیدا نہیں ہوگی، اور اس کے بغیر ترتی کا عمل آگے نہیں برھے گا۔

ہمیں اس چیز کو سمجھ لینا چاہئے کہ انبانی قوت اور توانائی کو اگر ضائع کیا جاتا رہا تو معاشرہ اس قدر لیں مائدہ ہوتا چلا جائے گا۔ معاشرے میں کام کے کلچر کو پیدا کرنے کی بدی ضرورت ہے۔ کونکہ جب تک فرد کو یہ احساس نہ ہو کہ وہ معاشرے کے لئے مغیر ہے اس وقت تک اس میں خوداعمادی اور اپنی عزت کے احساسات نہیں پیدا ہوتے ہیں۔ اور جب کام کا کلچر پیدا ہو جائے گا تو اس صورت میں زمیندار' جاگردار' سردار' پیر و عدر دار بو کہ بغیر کام کے دو سرول کی محنت پر گذارا کرتے ہیں ان کی معاشرے میں عزت نہیں در ہے گی اور یہ تمام لوگ معاشرے پر بو جھ بن جائیں گے۔

## شخصيات اور نظرمات

فظیم فخصیتوں یا ہیروز کی ضرورت کرال طبقوں کو ہوتی ہے جو ان کے نام'ان کی فخصیت اور ان کے خیالات و نظریات کی بنیادوں پر اپنے مفادات کو پورا کرتے ہیں۔ اس لئے یہ ان کا مفاد ہوتا ہے کہ برے لوگوں کے بارے ہیں اچھا آثر عوام میں پیدا کیا جائے۔ ان کی ایمانداری' حق کوئی' چائی' تدر' فراست اور دانشمندی کے بارے میں اس شم کے قصے و کمانیاں مشہور کی جائیں کہ لوگ ان کی عظمت و برتری کے قائل ہو جائیں۔ ایک مرتبہ جب کی فخصیت کے بارے میں یہ تاثر قائم ہو جاتا ہے اور لوگ اس کی ان صفات مرتبہ جب کی فخصیت کے بارے میں یہ تاثر قائم ہو جاتا ہے اور لوگ اس کی ان صفات کو تشلیم کر لیتے ہیں تو اس کے بادر میں یہ خام کو استعال کر کے' یا اس کی جانب سے خیالات کو منبوط کرتے ہیں اور اپنے اقتدار کو مضبوط کرتے ہیں اور اپنے اقتدار کو مضبوط کرتے ہیں اور اپنے اقتدار کو مضبوط کرتے ہیں اور اپنے اقتدار کو مضبوط

شخصیت پرس کا سب سے برا منفی پہلویہ ہوتا ہے کہ جب بھی نظریات و خیالات کی ہات ہوتی ہے تو وہ شخصیت کے حوالے سے ہوتی ہے۔ مثلاً اس کی مثال ہمارے ہاں اقبال اور قائداعظم سے دی جا سکتی ہے۔ چونکہ ہمارے ہاں دو تھم کے رجانات میں 'زبردست تصادم اور کش کش ہے 'جو خود کو روشن خیال اور قدامت پرست کتے ہیں۔ اب جب بھی ترقی پند' لبل یا روشن خیال یہ بات کرتے ہیں کہ معاشرے میں جدیدے کا فروغ ہو' قدیم روایات کو توڑا جائے' جموری اقدار کو مقبول بنایا جائے' سیکولر نظریات کا پروپیگنڈا ہو' تو وہ بجائے اس کے کہ ان نظریات کو دلیل سے طابت کرنے کی کوشش کریں' وہ سمارا لیے ہیں' اقبال اور قائداعظم کے افکار کا۔ مثلاً اقبال کی شاعری سے ایسے اشعار کو ڈھونڈ کر نکالا جائے ہے کہ جس سے ان کا فقط نظر میچ طابت ہو۔ جب یہ بات کی جاتی ہے کہ پاکستان میں سیکولر ازم ہو' اور اسے ذہبی ریاست نہ بنایا جائے' تو قائداعظم کی قانون ساز اسمبلی کی سیکولر ازم ہو' اور اسے ذہبی ریاست نہ بنایا جائے' تو قائداعظم کی قانون ساز اسمبلی کی بہلی تقریر کا حوالہ دیا جاتا ہے۔ اور کما جاتا ہے کہ پاکستان کو اس لئے سیکولر ہونا چاہئے

كونك يه قائداعظم في كما تفا

جب اسلام کے ترقی پند نقط نظری بات ہوتی ہے تو اقبال کے طبات سے حوالے لائے جاتے ہیں' اور ولیل دی جاتی ہے کہ کیونکہ اقبال ملائیت کے خلاف تھے' اس لئے اسے رد کر دینا چاہئے' اور اس کی جگہ روش خیال نظریات کو نافذ کرنا چاہئے۔

دوسری طرف سے اس کے ردعمل میں روایت پند طبقے اقبال اور قائداعظم کے ان نظریات و افکار کو سامنے لاتے ہیں کہ جو ان کے نقطہ نظری جمایت کرتے ہیں۔ اقبال کا جدیدیت کے ظاف جماد' جمہوریت کے بارے میں ان کی تقید' اسلای امہ کے اتحاد پر ذور' و طنیت کے خلاف ان کا غم و غصہ' عورتوں کی آزادی کے بارے میں ان کے منفی خیالات اور فنون لطیفہ کے سلملہ میں اعراضات ای طرح سے قائداعظم کی تقاریر سے ان حوالوں کو تکالا جاتا ہے کہ جن کے ذرایعہ یہ فابت کیا جاتا ہے کہ وہ پاکتان کو ایک ندہی شکل میں و کھتا جاتے تھے۔

اس صورت طال کا ایک نقصان تو یہ ہوتا ہے کہ اس سے لوگوں میں ذہنی خلفشار پیدا ہو جاتا ہے اور وہ یہ سوچنے لگتے ہیں کہ ان میں سے کون صحح ہے؟ اس کے جواب میں دونوں جانب سے یہ ولیل دی جاتی ہے کہ دراصل وہ ان مخصیتوں کے صحح خیالات کی ترجمانی کر رہے ہیں۔ اس دلیل کے بتیجہ میں جھڑا یہ شروع ہو جاتا ہے کہ خالص اقبال اور خالص قائدا مظم کیا ہیں؟ خالص قائدا ہوتا ہے کہ آخر کیوں ہمارے دانشور مخصیتوں کا سارا لیتے ہیں؟

اس کا آمان ما جواب تو یہ ہے کہ خود یہ دانثور اپنے موقف اور نقط نظر کے بارے میں پوری آئی نمیں رکھتے ہیں اور نہ ہی یہ ذبنی طور پر اس سے مطمئن ہوتے ہیں اور نہ ہی ان کا انا مطالعہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے نقطہ نظر کو دلیل کے ذریعہ سمجھا سکیں اور لوگوں کو قائل کر سکیں۔ اس لئے اس کی کو وہ مخصیتوں کے سمارے سے پورا کرتے ہیں اور اپنی بات کو دلیل کے بجائے جذبات کے ذریعہ منوانا چاہتے ہیں۔ اس طرح یہ دانشور حضرات بات کو دلیل کے بجائے انہیں مخصیتوں کے جال میں پھناتے ہیں۔

ان کے اس رویہ سے ان کی سل پندی بھی ظاہر ہوتی ہے کہ اپنی بات کو سمجھ کر اور محنت کر کے لوگوں تک بہنچائیں وہ یہ آسان طریقہ دریافت کر لیتے ہیں کہ مخصیت کے

نام پر لوگوں سے اپنی بات تشلیم کرائیں۔ لیکن سے کو ششیں اس لئے ناکام رہتی ہیں کہ دو گروپ ایک ہی مختصیت کے دو متضاد نظریات کو سامنے لے آتے ہیں' اور اس پورے عمل میں اصل نظریات پس پردہ چلے جاتے ہیں۔

اس لئے می طریقہ تو یہ ہے کہ ترتی پند اور روایت پرست اپ نقط نظر کو چش کرتے ہوئے مخصیت کا سمارا نہ لیں ' بلکہ ولیل کے ساتھ اپی بات کو چش کریں ' مثلاً سیکولر ازم کیا ہے؟ اس کی ہمارے معاشرے کو کیوں ضرورت ہے؟ یا دو قوی نظریہ ہماری بقا کے لئے ضروری ہے یا نہیں؟ ریاست کی بنیاد فرہب پر ہو یا قوم پرسی پر؟ وغیرہ آگر بحث نظریات کے درمیان ہوگی تو ان کے پہلو واضح ہو کر سامنے آئیں گے ' ان کے مثبت و منفی اثرات کا تجزید کیا جا سے گا' اور یہ فیصلہ ہو سے گاکہ آج کے حالات میں ہمیں کن نظریات کو اپنانا ہوگا۔

فخصیت پرسی ہماری ذہنی ترقی میں سب سے روی رکاوٹ ہے۔ کونکہ جب اس کا جادو و سحر زمانوں کو اپنی گرفت میں لے لیتا ہے تو ذہن انہیں کے بنائے ہوئے فریم ورک میں سوچنا ہے۔ اس کی خلیق صلاحیتیں ختم ہو جاتی ہیں اور صرف ایک کام یہ باقی رہ جاتا ہے کہ ان مخصیتوں کے نظریات و افکار کی نئی نئی تشریح کی جائے۔ ان کی نئی تاویلات پیش کی جائے۔ ان کی نئی تاویلات پیش کی جائے۔ اس لئے نے نظریات کی تفکیل کی جائے اس لئے نے نظریات کی تفکیل کے جائے اس لئے نے نظریات کی تفکیل کے طروری ہے کہ مخصیتوں کے بتوں کو توڑا جائے اور آزادانہ طور پر سوچا جائے۔ اس صورت میں ہمارے دانشور معاشرے کی راہنمائی کر سیس گے۔

### عظيم فمخصيتيں اور لوگ

ایک امریکہ مورخ نے ٹامس بینرین کے بارے میں لکھتے ہوئے کہا ہے کہ کی بھی معاشرے کے لئے بچے ہیرو بنانا' ان کی تفکیل کرنا' اور ان کے بارے میں جرت ٹاک قصے معاشرے کے لئے بخے ہیرو بنانا' ان کی تفکیل کرنا' اور ان کے بارے میں حرت ٹاک ان مخصیتوں و کمانیاں مشہور کرنا' ایک بوا ولچپ عمل ہے۔ لیکن اگر اس فتم کا سلوک ان مخصیتوں کے ساتھ کیا جائے کہ جو ہمارے زمانہ سے بہت عرصہ قبل موجود تھیں اور جن کے بارے میں ہماری تاریخی معلومات انتمائی محدود ہیں تو اس صورت میں ان کی شخصیات کو محموا العقول میں ہماری تاریخی معلومات انتمائی محدود ہیں تو اس صورت میں ان کی شخصیات کو محموا العقول ملی جا بیا جا سکتا ہے۔ مگروہ مخصیتیں کہ جو ماضی بعید سے نہیں بلکہ ماضی قریب سے تعلق رکھی

ہیں اور جن کے بارے میں مارے پاس' ناریخی مواد بھی موجود ہے' اگر انہیں انسانوں سے اونچا ورجہ ویا جائے اور ان کی انسانی کزوریوں کو چھپایا جائے تو بید نہ صرف تاریخ کے ساتھ طلم ہے بلکہ اس سے لوگوں کو بھی گراہ کیا جاتا ہے۔

اس لئے یہ سوال افعتا ہے کہ آخر کی بھی معاشرے کو یا معاشرے کے تھراں طبقوں کو ہیروز کی ضرورت کیوں ہوتی ہے؟ اور خصوصیت ہے ہیں ماندہ معاشروں میں تو عظیم فخصیتوں کے بارے میں جو باغیں مشہور کی جاتی ہیں اس کے بقیجہ میں لوگوں میں یہ خیال پیدا ہو جاتا ہے کہ صرف عظیم لوگ بی ان کی نجات کے ذمہ دار ہیں۔ اندا ایسے معاشروں میں جب لوگوں کی نفسیات میں یہ خیال بیخہ جائے کہ صرف عظیم فخصیتیں ان کے وکھ درد کو مٹا عتی ہیں' ان کے مسائل کو عل کر عتی ہیں' انہیں برانوں سے نکال عتی ہیں' اور ان کے خوش حال دنیا تعمیر کر عتی ہیں' واس کے نتیجہ میں وہ خود بے عمل ہو کر' الی فخصیت کا انظار کرنے لگتے ہیں۔ اب وہ خود سے اپنے مسائل کا تجزیہ نہیں کرتے ہیں' اور نہ بی ان پر خور و ظر کرتے ہیں' بلکہ ان کی خواہش ہوتی ہے کہ کوئی ان کے مسائل کا تجزیہ نہیں کرتے ہیں' اور شراحت و کوشش کے بغیر ان کے تمام مسائل عل ہو بیائیں۔

دوسری طرف حکرال طبقے ان مخصیتوں کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کرتے ہیں۔
اس لئے ان مخصیتوں کی شکل و صورت اور ان کے خیالات حکراں طبقوں کے مفادات کے
ساتھ ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ یہ مخصیتیں نئی فکر و سوچ اور نئے نظریات کو روکنے میں
استعال کی جاتی ہیں۔ یہاں تک کہ اکثر ان مخصیتوں کی اصلی شکل روپوش ہو جاتی ہے اور
وہ پہلو سامنے آتے ہیں کہ جن کی حکومت کو ضورت ہوتی ہے۔

یمال پر بیہ سوال بھی پیدا ہو تا ہے کہ آخر لوگ کیوں ان مخصیتوں پر ایمان لے آتے ہیں ' اور کیوں ان کی عظمت کے قائل ہو جاتے ہیں؟ اس میں کوئی شک نہیں کہ بعض افراد میں بیہ صلاحیت ہوتی ہے کہ وہ دو سروں کے مقابلے میں زیادہ کارنام کی برانجام دیتے ہیں۔ گران کے کارناموں کو بعد میں صرف انہیں سے منسوب کرنا' غلط تاریخی شعور کا نتیجہ ہے 'کیونکہ ہرکام اجماعی طور پر کیا جاتا ہے اور اس کی کامیابی میں انہیں سے منسوب کرنا' غلط تاریخی تصور کا نتیجہ ہے۔ گرایک فرد کو عظیم بنا کر اس کے ساتھی اپنے مفادات کو پورا

کرتے ہیں۔ اور وقت کے ساتھ ساتھ یہ تاثر بوستا جاتا ہے کہ اس میں کوئی کروری تھی بی نہیں' اس لئے اگر مجمی ان کی انسانی کروریوں پر سے پردہ اٹھایا جاتا ہے تو لوگوں کو اس پر یقین نہیں آتا ہے۔

ہارے ہاں ہوں تو بہت ی تاریخی عظیم شخصیتیں ہیں گر دو شخصیتوں کو ہارے ہاں عظیم بنا کر ان کے نام پر جو کاروبار ہو رہا ہے اس کا ذکر کرنا ضروری ہے۔ اقبال اور عجم علی جناح 'ہارے نظریہ کے دو بڑے ستون بن گئے ہیں ' اور ان کو حکومت نے اپنا کر ان کے نام پر اپنے کاروبار کو جاری کر رکھا ہے۔ اب اقبال کے نام سے پورے ملک میں کئی ادارے ہیں جو ان پر شخیق کر کے روزی کما رہے ہیں۔ اب شخیق اس قتم کے موضوعات پر ہو ربی ہے جیسے "اقبال اور پرندے" "اقبال اور خیول" وغیرہ وغیرہ۔ اقبال کے خاندان نے ان کی ہر چیز کو فروخت کر کے لاکھوں روپیہ کما لئے ہیں۔ اس همن میں اقبال کے خاندان نے ان کی ہر چیز کو فروخت کر کے لاکھوں روپیہ کما لئے ہیں۔ اس همن میں اقبال کے خاندان کے اور داکر (Walker) تھا ' اے بھی اقبال کا کمہ کر میوزیم کو فروخت کر دیا گیا۔

اقبال یقینا ایک بوے شاع سے مگر مخصیوں کو بھشہ ان کے تاریخی فریم ورک یا دُھانچہ میں دیکھنا چاہئے انہوں نے اپنے وقت میں لوگوں کو متاثر بھی کیا گر جب یہ وقت گفر کر گیا تو اس کے ساتھ ہی اقبال بھی نئی ضرورتوں اور نئے حالات میں اپنی اہمیت کھو بیٹھے۔ افکار و نظریات خاص تاریخی حالات کی پیداوار ہوتے ہیں انہیں حالات میں اپنا کردار ادا کر کے یہ ختم ہو جاتے ہیں۔ معاشرے کو آگے بردھانے کے لئے ضروری ہے کہ ہر مرطے پر اور ہر اسٹیج پر نئے نظریات پیدا کئے جائیں۔

یکی صورت حال قائداعظم کی ہے۔ اب ہر مخف یہ دعویٰ کرتا ہے کہ وہ قائداعظم کا ساتھی تھا گذا اس حیثیت سے اس کی عزت کی جائے اور اسے مالی ایداد دی جائے۔ چنانچہ وہ لوگ بھی کہ جنہوں نے انہیں جلسول میں دیکھا اور سنا تھا وہ ان کے ساتھی بن گئے ہیں اور اپنے لئے مراعات کا مطالبہ کر رہے ہیں۔

عظیم مخصیتیں نہ صرف عمرال طبقوں کی ضرورت ہو جاتی ہیں۔ کیونکہ ان کے سارے پر وہ ہر تبدیلی کی مخالفت کرتے ہیں اور دلیل دیتے ہیں کہ موجودہ نظام ان کا تشکیل

کردہ اور ان کے افکار پر قائم ہے الذا اس سے روگردانی نیس کرنی چاہئے۔ ان کے نام پر ترقی کے عمل کو روکے رکھتے ہیں' دو سری طرف سے وہ لوگ ہوتے ہیں کہ جو ان شخصیات کے ذریعہ دولت کماتے ہیں' الذا یہ وہ لوگ ہیں کہ جو ان شخصیتوں کو عظیم سے عظیم تر بنانے جس معموف ہوتے ہیں۔ انہیں یہ خوف رہتا ہے کہ اگر ان شخصیتوں کا طلسم ٹوٹ گیا تو وہ بیکار ہو جائیں گے۔

مخصیتوں کے ضمن میں یہ بات یاد رکھنا ضروری ہے کہ معاشرہ جب تک ان کی گرفت میں رہتا ہے وہ اپنی جگہ ٹھرا رہتا ہے۔ اس کی ترقی کا عمل جب ہی شروع ہو تا ہے کہ جب وہ ان عظیم لوگوں کے جادو سے خود کو آزاد کرتا ہے اس وقت اس کے سامنے ایک نئی دنیا ظاہر ہوتی ہے اور اس وقت اس کو تازہ ہوا میسر آتی ہے۔

## د شمن کی تلاش

اییا محموس ہوتا ہے کہ ہر معاشرے کو کی نہ کی وغمن کی تلاش رہتی ہے۔ ایک ایسا وغمن ہو معاشرے کے لئے انتمائی خطرناک ہوتا ہے اور جس کے وجود سے ملک کی سالمیت کو خطرہ رہتا ہے۔ ایک ایسے وغمن کو نشانہ بنا کر وہ اپنے اندروئی تشدد کے جذبات اور نفرت کو شعنڈا کر سلتے ہیں۔ اپنے معاشرے کی تمام خرابیوں کو اسے ذمہ وار ٹھرا کر اسے برا بھلا کہ سلتے ہیں اور اس طرح سے انہیں نفیاتی طور پر سکون و راحت مل جاتی ہے۔ حکمرال طبقوں کا اس میں یہ فائدہ ہوتا ہے کہ دعمن کی موجودگی میں وہ عوامی غم و غصہ سے فی جاتے ہیں اور ان تمام بر عنوانیوں سے بری الزمہ ہو جاتے ہیں کہ جن میں وہ طوث ہوتا ہیں۔ ہوجوتے ہیں کہ جن میں وہ طوث ہوتا ہے۔ ہوتا ہے اور عوام کا اعتاد نہیں ہوتے ہیں، وغمن کی موجودگی کی وجہ سے ان کی اہمیت برجہ جاتی ہے اور عوام کا اعتاد نہیں موجودگی ہیں۔

یہ دشمن وقت کے ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ اس کی مثال امریکی معاشرہ ہے کہ جمال اس کے دشمن ہیشہ ایک نہیں رہے ہیں۔ اس کے دشمن ہیشہ ایک نہیں رہے بلکہ ضرورت کے تحت انہیں پیدا کیا جاتا رہا ہے۔ دشمنوں کی تلاش میں امریکی جذبات کا سب سے انچھا اظمار ان کی فلمیں اور متبول ناولوں سے ہوتا ہے۔ اس کے ذریعہ سے وہ اپنے دشمنوں کو لوگوں سے روشنابس کراتے ہیں اور پھر ان کے خلاف نفرت و حقارت کے جذبات کو پیدا کرتے ہیں۔

مثلاً امریکہ کی ابتدائی تاریخ میں ان کے یہ دشمن ریڈ اعرین سے کہ جن کے ملک پر بینے کہ جن کے ملک پر بینے کہ انہوں نے انہیں ان کی زمینوں سے بے دخل کیا اور ان کا قتل عام کر کے انہیں اس قابل نہیں چھوڑا کہ وہ ذرا بھی مزاحت کر سکیں۔ لیکن یورپی امریکیوں اور امریکہ مقامی باشندوں کے درمیان اس تصادم میں ریڈ اعرین کو انہائی ظالم 'خوں خوار' اور غیر ممذب بتایا گیا ہے جو کہ یورپی امریکیوں کے لئے خطرے کا باعث ہے۔ اس لئے یہ متبول عام ناولوں اور فلموں کا موضوع بن گیا۔ اس میں یورپی امریکی یا سفید فام اقوام مظلوم

اور ریڈ انڈین ظالم کی شکل میں ابحرتے ہیں۔ اس لئے جب ان سے انقام لیا جاتا ہے تو ہر سفید فام کا دل خوشی سے پھول جاتا ہے۔ فلموں میں ہیرو کی سوکی تعداد میں انہیں قتل کر کے اطمینان سے گانا گاتا ہوا چلا جاتا ہے۔ تاریخ کا یہ الیہ ہے کہ وہ فکست خورہ لوگوں کے جذبات کو جگہ نہیں دیتی ہے۔ ریڈ انڈین کے قتل عام کے تذکرے تو طحتے ہیں گر ساتھ می میں اس کے جائز ہونے کا جواز بھی' اس لئے ان کے قتل عام پر کوئی ماتم کرنے والا نہیں ملتا ہے۔ آہستہ آہستہ امریکہ کے ان مقامی باشندوں کی حالت یہ ہو گئی ہے کہ وہ ریزرویشن میں بند انتائی ہیں مائدگی کی زندگی گذار رہے ہیں۔ اور قطعی اس قائل نہیں ریزرویشن میں بند انتھائی ہیں مائدگی کی زندگی گذار رہے ہیں۔ اور قطعی اس قائل نہیں کہ بلور دشمن اب ان کا استعال کیا جائے' اس لئے اپنے اولین دشمن کو ختم کرنے کے بعد امریکیوں کے دو سرے ہوے دشمن کیونے

چنانچہ کیونٹوں کی جو تصویر امریکی فلموں اور سرکاری پردیگنڈے ہیں ابحر کر آئی وہ یہ تقی کہ یہ سازشی وجوکہ باز پر تشدد اور جذبات سے عاری لوگ تھے۔ ان کا ایک بی مقصد تھا کہ کی طرح سے امریکی ریاست کو ختم کر دیں۔ لنذا یہ موضوع خصوصیت سے جاسوی فلموں کا پہندیدہ موضوع ہو گیا۔ امریکی کیونٹوں سے اس حد تک خوفروہ رہتے تھے کہ چیے یہ انسان نہیں ہوں بلکہ خوں خوار در ندے ہوں۔ فلا ہر ہے کہ اس کے لیس منظر میں سرمایہ وارانہ امریکی نظام اور اس کے مفاوات تھے اور وہ ای طرح سے امریکی عوام کو کیونٹ نظریات سے دور رکھ سکتے تھے۔ یہ امریکہ کی خوش قتمی ہے کہ اس کا یہ دوسرا کرشن بھی روس کے سابی انتظار کے بعد او جمل ہوگیا اور انہیں اب تک جو خطرہ تھا اس کا وجود بھی باتی نہیں رہا۔

گر امریکیوں نے اب اپ دو دسمن اور علاش کر لئے ہیں۔ ان میں ایک تو جلائی ہیں۔ جلائی اس سے بورپ ہیں۔ جلائوں نے دو سری جنگ عظیم کے بعد اقتصادیات میں جو ترقی کی ہے اس سے بورپ اور امریکہ دونوں کو زردست خطرہ ہو گیا ہے۔ جب امریکی سرایہ دار نے خود کو جاپانی سرایہ دار کے سامنے ہے بس پایا تو انہوں نے اسے اپنا وسمن قرار دیریا۔ چنانچہ آہستہ آہستہ امریکہ کی فلموں میں جاپانی بطور دشمن کے سامنے آ رہے ہیں۔ لیکن اس بار دشمن میں فرق یہ ہے کہ جاپانی نظریاتی دشمن نہیں کہ جن کے وجود سے امریکہ معیشت کو خطرہ ہے۔ اس لئے جاپانیوں کا جو اجبح امریکہ میں ابھر رہا ہے دہ یہ کہ یہ

کالوی کے راز چوری کرتے ہیں اور سازش کے ذریعہ امریکی صنعت کو نقصان پنچاتے ہیں۔

ہیں۔

الکین دو سرے دشمن جو امر کی معاشرے کے لئے خطرہ بنا ہے وہ نظریاتی دشمن ہے اور یہ اسلامی بنیاد پرست ہیں۔ چنانچہ اس وقت پریس میں سب سے زیادہ پروپیگنڈا ان کے ظاف ہے کہ جو امر کی اور مغربی تمذیب کے لئے ایک خطرہ بن کر ابحر رہے ہیں۔ خصوصیت سے کمیونسٹوں کے ختم ہونے کے بعد امر کی و یور پی معاشرے کی نظرت کا سب خصوصیت سے کمیونسٹوں کے ختم ہونے کے بعد امر کی و یور پی معاشرے کی نظرت کا سب سے ایجا نشانہ یہ اسلامی بنیاد پرست ہیں۔ اس آڑ میں امریکہ کے لئے لیبیا عراق اور ایران کے خلاف اقد امات کرنا جائز ہو جاتا ہے۔ اور ساتھ ہی میں عرب مکوں کی بادشاہتوں اور آمرانہ نظام حکومت کی جمایت کو بھی اس دجہ سے درست قرار دیا جاتا ہے کیونکہ یہ امر کی مفادات کے لئے ضروری ہیں۔

وشمنوں کے خلاف پروپیگنڈے میں ایک بات واضح ہے' امریکہ مقای باشندے' اسلامی بنیاد پرست اور کمیونسٹ اس کا موثر طریقہ سے شکار ہوئے' گر جاپان کے خلاف یہ پروپیگنڈا اس لئے موثر نہیں ہوا کیونکہ اس سے ان کے معاثی مفادات جڑے ہوئے ہیں۔ اس کے علاوہ جاپان نے بھی اس پروپیگنڈے کا موثر جواب دیا' اس لئے وہ اس کے خلاف وشنی کے جذبات کا زیادہ اظہار نہیں کر سکے۔

یہ حقیقت بھی سامنے آتی ہے کہ دشمنوں کو پیدا کرنے میں بیشہ حکراں طبقوں کے مفادات ہوتے ہیں جب کہ عوام کو اس پردیگنڈے کے ذریعہ جذباتی طور پر الجھایا جاتا ہے۔ اور یہ بھی کہ اس کے ذریعہ حکراں طبقے وقتی طور پر اپنے مفادات عاصل کرتے ہیں۔ دشمنوں کو پیدا کرنے میں صرف امر کی اور یور پی معاشرہ ہی معروف نہیں رہا بلکہ یہ دوس اور چین میں بھی ہوا کہ یمال تمام سرمایہ دار ممالک ان کے دشمن تھ اور ان کی دشمن کے جذبات پر وہ بھی لوگوں میں اتحاد پیدا کرتے رہے۔ اور یکی جذبہ ہمارے معاشرے میں بھی ہے کہ ہمیں بھی اپنے مسائل کو ذمہ دار ٹھرانے کے لئے کی نہ کی دشمن کی ضرورت ہے۔

## نام اور تعصب

ہر معاشرے میں طبقاتی تعادات یا نیلی و اسانی و صوبائی بنیادوں پر اختلافات ہوتے ہیں۔ یہ اختلافات معاشی و ساتی اوٹج بخ کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں ، جس کی وجہ سے بماعتوں اور گروپوں میں نفرت و آخی پیدا ہوتی ہے۔ اس کے بتیجہ میں یہ ایک دوسرے کو اپنا ناموں سے یاد کرتے ہیں کہ جن سے نفرت ظاہر ہو۔ اس فتم کے اختلافات صرف قوم کے اندر جماعتوں میں بی نمیں ہوتے ہیں بلکہ یہ قوموں کے درمیان بھی ہوتے ہیں کہ جن میں ایک قوم خود کو دوسری سے برتر اور ممذب سمجھتی ہے۔ مثلاً ایک وقت تھا کہ یونانی خود کو دیا کی ممذب ترین قوم سمجھتے تھے اور دوسروں کو بار بیرین یا وحشی کتے تھے۔ عرب خود کو افضل سمجھتے ہوئے اپنی تمایوں کو بجی یا گوٹگا کتے تھے۔ جب اہل ایران بھی مسلمان ہو گئے قو انہوں نے اپنی تمنیب کے آگے عربوں کو حقیر سمجھا۔ خاص طور سے فرددی کے شاہنامہ میں ان جذبات کا اظہار بحربور انداز میں کیا گیا ہے۔

ای روایت پر چلتے ہوئے آج اہل ہورپ خود کو ترقی یافتہ اور ود سری اقوام کو ترقی پزیر میں تقییم کرتے ہیں۔ اس طرح کی تقییم میں ترقی یافتہ وہ ہوئے کہ جنوں نے منعتی طور پر ترقی۔ للذا ہورپ کے اس معیار پر جب ایٹیا و افریقہ کی اقوام نے خود کو جانچا تو افسیں احساس ہوا کہ وہ منعتی طور پر ہورپ سے بہت پیچے ہیں اس کی وجہ سے یہ اقوام اپنی تندھی اور ثقافتی میراث سے محروم ہو تکی اور خود کو لیس ماندہ مجھے گئیں۔ اس کا ایک اثر یہ ہوا کہ ترقی صرف معاشی ہو کر رہ کئی اور ممذب بننے کے لئے ضروری محمرا کہ آمنی برحائی جائے اور معیار زندگی بلند کیا جائے۔

اکشریہ ہوتا ہے کہ جب معاشی یا سابی طور پر ایک جماعت ترقی یافتہ ہوتی ہے تو وہ دو سرے گروہوں کو کوئی نام دے دبتی ہے۔ مثلاً امریکہ کے معاشرے میں جمال بری تعداد افراقی غلاموں کی آئی تھی' چونکہ یہ غلام تھ' محنت مزددری کرتے تھے' ان کے کوئی حقوق نہیں تھے ان کے پاس کوئی طاقت و قوت نہیں تھی اس لئے انہیں تقارت سے گر یا نگر کما جا آ تھا۔ اس تقارت سے گر یا نگر کما جا آ تھا۔ اس تقارت کے پیچے جو جذبات کار فربا تھے وہ یہ کہ انہیں اس لیس ماندہ حالت میں رکھا جائے۔ کوشش کی جائے کہ ان میں کوئی شعور پیدا نہ ہو کیونکہ اس صورت میں یہ اپنا ساتی درجہ بلند کر کے برابری کی خواہش کریں گے اور برابری کی صورت معاشی ذرائع کو بھی برابر تقتیم کرتا ہو گا۔ اس لئے مراعات یافتہ سفید معاشرہ انہیں انہائی بہتی میں رکھنا چاہتا تھا کہ تمارا می مقام ہے اس سے آگے بدھنے کا تنہیں سوچتا بھی نہیں چاہئے۔

لیکن تاریخ انسانوں کی خواہوں کے مطابق نمیں رہتی ہے۔ یہ بدلتی رہتی ہے۔ اس تبدیلی کے عمل عمل امریکہ کے افریقی غلاموں عمل بھی تبدیلی آئی، تعلیم آئی، شعور آیا، حقوق طے، تو اس نے ان عمل یہ احساس پیدا کیا کہ معاشرے عمل انہیں بھی مساوی حقوق ملیں۔ لذا اب محریا نیکروکی اصطلاح کے خلاف جذبات پیدا ہوئے، لذا فیصلہ کیا گیا کہ اس کی جگہ "بلیک" استعال کیا جائے گا۔

لین بلیک کی اصطلاح بھی جلد ہی خارت کے اظمار کا ذریعہ بن گئے۔ اور اس کے ساتھ بی بلیک آبادی میں شعور بھی آیا تو ان کے لئے اب ایک نئی جدید اصطلاح استعال کی جانے گئی جہ افریغو۔ امریکن۔ اس طرح سے امریکی کے مقابی باشدوں کے لئے اعدہ۔امریکن استعال کیا جاتا ہے۔ گر سفید فام اقوام جو کہ یورپ کے مختلف مکوں سے آئی وہ آئرش۔امریکن یا انگش۔امریکن نہیں بلکہ امریکن رہے، اور اس طرح امریک کے اصل مالک و اجارہ دارین گئے۔

دراصل کی بھی معاشرے بی کہ جمال لوگوں کے گردپوں بیں معافی فرق ہوگا اس کے تیجہ جس ساتی تفریق بحق ہوگا اس کے تیجہ جس ساتی تفریق بھی برمع جائے گی۔ اس لئے محض اچھی اور خوشما اصطلاحوں کے ذریعہ کسی کا ساتی رتبہ نہ تو برحایا جا سکتا ہے اور نہ ان کے لئے باعزت مقام پردا کیا جا سکتا ہے۔ مثلاً جرمنی جس جب فیر کملی مزدوروں کو بلایا گیا تو ان کے لئے مسممان مزدور" کی اصطلاح استعمال کی گئی کر جلدی یہ لفظ بے عربی کا لفظ بن گیا۔ کیونکہ جرمن اس لفظ کو مقارت سے فیر کملیوں کے لئے استعمال کرنے گھے۔

مارے ہاں بھی اس بات کی کوشش کی منی کہ چرای کو قاصد و نائب قاصد کہ کر اس

کو عزت دیں گر جب تک اس کی معافی حالت اہر رہے گی محض ان الفاظ ہے اس کی ساتی حیثیت بلند نمیں ہو گی۔ یکی صورت حال یورپ میں خانہ بدوشوں کی ہے جو جہی کملاتے ہیں۔ جب یہ لفظ تقارت کا باعث ہوا تو انہوں نے خود کو مسافر (Traveller) کملاتے ہیں۔ جب یہ لفظ تقارت کا باعث ہوا تو اس تعصب اور نفرت کو دور نمیں کر سے کملوانا شروع کر دیا۔ گر اس لفظ کی تبدیلی ہے وہ اس تعصب اور نفرت کو دور نمیں کر سے کہ جو ان کے ظاف لوگوں کے دلوں میں ہے۔

حقارت کی ان اصطلاحات یا الفاظ کا استعال کیک طرفہ کمیں ہو تا ہے۔ وہ لوگ یا جماعت بھی کہ جنیں ان حقیرالفاظ میں یاد کیا جاتا ہے وہ اپنے خالفوں کے لئے بھی کوئی نام تراش کر کے اپنی نفرت اور حقارت کو ظاہر کرتے ہیں۔ اس طرح ناموں کا یہ سلسلہ پوستا رہتا ہے۔ ان ناموں سے قوموں' جماعتوں' اور گروہوں کے قوی' نیلی' لمانی' اور صوبائی لتضبات کھل کر سامنے آتے ہیں اور ساتھ ساتھ ان ناموں کے معنی بھی بدل جاتے ہیں۔

#### بو **رھے** لوگ

ایک زانہ تھا کہ معاشرے میں بوڑھے لوگوں کی تعداد بہت کم ہوا کرتی تھی۔ بیاریاں اور حادثات زانہ کے ہاتھوں لوگ نوجوانی ہی میں مرجاتے تھے' اس لئے جو لوگ زندگی کی مشکلات پر قابو پاتے ہوئے اور بیاریوں سے خود کو بچاتے ہوئے زیادہ عمر کے ہو جاتے تھے' معاشرے میں انہیں بطور ہیرو کے دیکھا جاتا تھا اور ان کی جسمانی و زبنی توانائی کو سراہا جاتا تھا۔ چو تکہ زیادہ عمر ہونے کی وجہ سے انہیں زندگی کا تجربہ ہو جاتا تھا اور انہیں سے لوگ زیادہ عمر کے لوگوں ہی کو قبیلہ یا برادری کا سربراہ منتخب کیا جاتا تھا اور انہیں سے لوگ ملاح و مشورے کرتے تھے۔ ایک نظریہ یہ بھی تھا کہ عمر کے ساتھ ساتھ نہ صرف تجربہ میں اضافہ ہوتا ہے بلکہ مزاج میں ٹھراؤ آ جاتا ہے اور اہم نیفیلے کرتے وقت یہ لوگ جذبات کے بجائے عقل پر ذور دیتے ہیں۔ چنانچہ پرانے زمانے میں بنجائت یا مجلس شورہ یا کونسل کے راکین بوڑھے لوگ ہوا کرتے تھے۔

بوڑھے لوگوں کے تجربہ سے ایک بات اور واضح ہوتی ہے کہ اس وقت تک معاشروں میں تبدیلی کا عمل اتنا تیز نمیں تھا جس قدر کہ آج ہے اس لئے جو لوگ زیادہ عمریاتے تھے وہ زندگی کے نشیب و فراز سے گذرنے کے بعد اس قائل ہوتے تھے کہ اپنے تجربات کی روشنی میں دائے دیں اور فیصلہ کریں۔ ایک ٹھرے ہوئے اور کم رفتار معاشرے میں زیادہ عمرکے آدی کی وقعت ہوتی ہے۔

لیکن جب معاشرے میں تبدیلی کی رفار پرسے جائے اور آئے دن نی سائنی و کلنالویی کی ایجادات استعال میں آنے گئیں تو اس صورت میں لوگوں کی عادات اور رویوں میں جمی تبدیلی آ جاتی ہے اور ایک بوڑھے آدی کے لئے یہ ممکن نمیں رہتا ہے کہ وہ ان تیزی سے ہونے والی تبدیلیوں کا ساتھ دے اس لئے ان حالات میں معاشرہ کا رویہ بھی بوڑھے آدمیوں کے لئے بدل جا آ ہے کوئکہ ان کا تجربہ فرسودہ ہو چکا ہو آ ہے اور اس کی روشن

میں جو صلاح و مشورے دیتے ہیں وہ سے حالات کے مطابق نہیں ہوتے ہیں۔ الندا صورت حال یہ ہو جاتی ہے کہ نئ تبدیلیوں کی وجہ سے اور نئی تعلیم کی وجہ سے نوجوان نسل بوڑھی نسل سے آگے برمد جاتی ہے۔

برمغیر میں ہمارا معاشرہ اس بحران سے گذرا ہے۔ اگریزی افتدار کے قائم ہونے کے بعد تک پرانی تعلیم یافتہ نسل معاشرے کے لئے سودمند تھی اور وہ لوگ جو عربی و فاری پڑھے ہوئے تنے وہ انظامیہ میں اہم خدمات سرانجام دیتے تئے۔ گر جب یورپی تعلیم کا رواج ہوا اور اگریزی نے پرانی زبانوں کی جگہ لی تو پرانے نظام کے تعلیم یافت 'آن واحد میں بیکار ہو کر اپنی افادیت کھو بیٹے اور نئی نسل جس نے جدید تعلیم حاصل کی وہ اپنی خیالات و نظریات میں ان سے مختلف ہو گئی اور دونوں کے درمیان ثقافت کی خلیج بھی حاکل ہو گئی۔ اس نے زندگی کی دوڑ سے پرانی نسل کو پیچے دھیل دیا اور اس کے ساتھ ہی برگوں کے ساتھ جو عزت و احرام تھا اس میں کی آئی گئی اور ان کے فیملوں کو اس لئے پریرگوں کے ساتھ جو عزت و احرام تھا اس میں کی آئی گئی اور ان کے فیملوں کو اس لئے چینے کیا جاتا رہا کیونکہ وہ زمانہ کے تقاضوں سے مختلف تھے اور نئی نسل کی خواہشات کے چینے کیا جاتا رہا کیونکہ وہ زمانہ کے تقاضوں سے مختلف شے اور نئی نسل کی خواہشات کے

سائنس اور نکنالوتی کی نئی ایجادات نے پرانی نسل کو اور زیادہ پس ماندہ کر دیا ہے۔
کیونکہ جب تک وہ ایک چیز کے عادی ہوتے ہیں، فورا بی دوسری چیز وجود میں آ جاتی ہے
کہ جس کو استعال کرنے سے وہ واقف نہیں ہوتے ہیں، اس لئے ہارے آج بھی ان
بررگوں کی کی نہیں کہ جو وی بی آر، کمپیوٹر، اور بکلی کے آلات کو استعال کرتے ہوئے
ڈرتے ہیں جب کہ ان کے مقابل نیچے و نوجوان ان کو بغیر ججک کے استعال کرتے ہیں۔

مطابق نہیں تھے۔

اس لئے معاشرے میں جو تبدیلیاں آ رہی ہیں' اب تعلیمی پالیسی یہ ہے کہ ان تبدیلیوں اور مسائل کے بارے میں پہلے بچوں و نوجوانوں کو آگاہ کیا جائے اور پھر ان سے کما جائے کہ وہ اپنے والدین کو تربیت دیں۔ مثلاً ماحولیات کے سلسلہ میں جب یہ پالیسی مائی گئی کہ کوڑے و کچرے کو علیحدہ علیحدہ رکھا جائے' جیسے کاغذ ایک جگہ' کانچ و شیشہ کی

مان کی سہ ورک و ہرسے و پرمرے و یکورہ ارسا جانے سیے عامد ایک جدم علی و سیسے ک پیٹرس ایک جگہ' ماکہ ان کی ری پروسیننگ میں آسانی ہو' تو اس کی تربیت پہلے طالب ملموں کو دی گئی اور پھرانموں نے اپنے گھروں میں والدین کو بتایا۔

چو تک نوجوان طالب علم تعلیی ادارول میں جدید تحقیق سے واقف ہوتے ہیں۔ اس

کے وہ اپنے والدین اور بیوں کو اس سے آگاہ کرتے ہیں۔ اس لئے ابتداء ہیں جو رول بوڑھ لوڑھ لوگوں کا تھا، اب وی رول نوجوان نسل کا ہو تا جا رہا ہے۔ مغربی مکول میں تو یو تھ یا نوجوان ترقی، فہانت، اور جیز رفتاری کی علامت بن گئے ہیں، اس لئے عام طور سے اب بوڑھ لوگوں کو تو بند وفتروں میں پس منظر میں بٹھا دیا جاتا ہے اور سامنے رہنے والے نوجوان ہوتے ہیں۔

یہ صحیح ہے کہ تعلیم و تربیت نے آج کے نوجوان میں اعتاد پیدا کر دیا ہے اور دہ ماکل اور برانوں کے مقابلہ کے لئے تیار ہے ، گراس کے باوجود انتائی اہم معاملات میں زیادہ عمر اور پچنگی کو ہی ترجے دی جاتی ہے جیے اب تک جمہوری مکوں میں سربراہ مملکت کے لئے شرط ہوتی ہے کہ وہ کم از کم 40 سال کا ہو۔ بلکہ سیاست میں تو اب بھی بوڑھے لوگوں کو اولیت دی جاتی ہے اور ان پر مجروسہ کیا جاتا ہے۔ سیاس معاملات اور ریاستی امور کو اب مجمع خاجاتا ہے۔

# موت کے بدلتے نظریات

تاریخی شواہر سے بیر اندازہ لگایا جا تا ہے کہ انسانی تاریخ کے ابتدائی زمانے سے شکاری عمد تک انسان کی موت زیادہ تر حادثاتی ہوا کرتی ہوگی اور شاید ہی کسی فرد کو یہ موقع ملا ہو کہ وہ فطری موت مرے۔ کیونکہ اس زمانہ میں انسان جاروں طرف سے فطری بلاؤل اور آفتول میں گمرا ہوا تھا اور جسمانی طافت کے علاوہ اس کے پاس اور دوسرے ذرائع نہیں تھے کہ وہ ان آفوں سے اپنا بورا بورا تحفظ کر سکے اس لئے جیسے ہی جسمانی طور پر وہ مرور ہوتا ہو گا' وہ خود شکار ہو جاتا ہو گا۔ لیکن جب انسان زراعتی معاشرے میں آیا تو یمال پر اس نے پہلی مرتبہ اپنی عمر کو مختلف حصوں میں تقتیم کیا اور پہلی مرتبہ اس نے بجین جوانی اور بو ژھایے کے مرحلوں کو دیکھا۔ گر اس عبد میں بھی ان تینوں مرحلوں کے بارے میں جو خیالات تنے وہ آج سے مخلف تھے۔ مثلًا ایک عرصہ تک 40 سال کے بعد زندہ رہنے والا خود کو بوڑھا سمجھنے لگا تھا اور بہت کم لوگ تھے جو اس سے زیادہ بھاریوں اور ووسری آفتوں کا مقابلہ کر کے زندہ رہ سکتے تھے۔ زراعتی معاشرے میں چونکہ انسانی فطرت ے جڑا ہوا تھا' اس لئے اس کے نزدیک موت بھی فطرت کا ایک حصہ تھی' جیسے ایک فعل کے بعد دوسری فعل آتی ہے' اس طرح سے ایک فردکی موت کے بعد اس کی جگہ دو سرے افراد لے لیتے ہیں۔ موت نظری ہونے کی وجہ سے کسی ڈر اور خوف کا باعث نہ متی- بلکہ کچھ معاشروں میں تو جب بو رہے لوگ اس قابل نہیں رہتے تھے کہ اپنی روزی

خود پیدا کر عیس تو وہ جنگلوں' بیابانوں و صحراؤں میں جا کر خود کو فطرت کے حوالہ کر دیتے سے اور بموک و پیاس سے دم توڑ دیتے تھے۔ جب معاشروں میں فدہمی عقائد آئے تو اس کے ساتھ بی موت کے بارے میں نئے فیالات پیدا ہوئے۔ ایک تو موت کے بارے میں یہ تصور عام ہوا کہ یہ دیو آؤں کی جانب

ے آتی ہے اور ایک بی سزا ہے۔ جب انسان بار ہوتا ہے اور اس کا جم کزور ہوتا ہے

تواس كا مطلب ہے كہ اسے اللي قوت كى جانب سے سزا دى جا ربى ہے۔ چنانچہ ايك زمانہ تک وباؤں کو قرالی سمجما جا یا تھا کہ جن میں ہزارہا افراد موت کا شکار ہوتے تھے۔ سزائے موت کی ابتداء بھی اسی نظریہ سے ہے کہ جو بھی مخص معاشرے میں کسی جرم اور گناہ کا مرتکب ہو' تو پھراسے موت کی سزا دے کر' اس کے جرم اور گناہ کا کفارہ ادا کر دیا جائے۔ نہ ہی عقائد کے ساتھ ہی یہ نظریہ بھی آیا کہ موت کے ذریعہ فرد کی جسمانی زندگی کا تو خاتمہ ہو جاتا ہے، مراس کی روح زندہ اور باتی رہتی ہے، اس لئے موت صرف ظاہری شکل کو ختم کرتی ہے 'کر باطنی زندگی باقی رہتی ہے۔ آگے چل کر روحانی اور جسمانی تصورات نے فلفہ و فرجب کے ارتقاء میں بواحصہ لیا اور یہ اہم مسلد بن گیا کہ کیا فرد اور معاشرے کو مادی طور پر ترتی کرنی جاہئے یا روحانی طور پر اپنے درجہ بلند کرنے جائیں؟ قرون وسطی میں کہ جب تک نہمی عقائد مضبوط تھے انسان خود کو موت کے سامنے مجبور اور لاجاریا تا تھا۔ ساتھ ہی میں موت کے بارے میں اس میں ڈر اور خوف پیدا ہو گیا کہ اس کے بعد انسان کو اس کے اعمال کی جزا و سزا ملے گی۔ اندا موت کے اس ڈر اور خوف کی وجہ سے کھے لوگ معاشرے کے پیداواری عمل سے کٹ گئے اور اپنی بوری زندگی عباوت و ذکر میں گذار دی باکہ موت کے بعد سزاؤں سے فیج جائیں۔ وہ لوگ بھی کہ جو پیداواری عمل میں شرک تھے انہیں نم ہی علاء موت سے برابر ڈراتے اور دھمکاتے رہے۔ اور بدایت کرتے رے کہ وہ زندگی کی تعمتوں اور لذتوں سے دور رہیں۔

رہ میں دور میں سائنس ایجادات اور ساتی و فلسفیانہ نظریات کے مقابلہ میں جب نہ ہی عقائد کرور ہوئے تو اس کے ساتھ انسانی معاشرے میں موت کے بارے میں پھر تبدیلی آئی اور یہ ایک بار پھر ایک فطری عمل ہو گیا گر اس بار انسان نے موت کے سامنے کھنے شکنے کے بجائے اس کے خلاف جدوجہد کا راستہ اختیار کیا اور وہ یہ کہ موت پر کس حد تک قابو پیا جائے۔ اس جدوجہد میں اس نے بیاریوں کے بارے میں تحقیقات کیں ان کے علاج وریافت کئی اور اس بات کی کوشش کی کہ جسم کو کس طرح ہے صحت مند رکھا جائے کون سی غذا کیں استعال کی جا کیون کی ورزشوں کے ذریعہ جسم کو جاتی و چوبند رکھا جائے۔

انسان کو اب اس کا بھی اندازہ ہے کہ ایک مرحلہ کے بعد انسانی جم کرور ہو جا آ ہے

اور پھر موت کا آنا لازی ہے اس لئے اس کے لئے یہ ممکن ہو گیا ہے کہ وہ اپنی زندگی ہیں منصوبہ بندی کر سکے اور زندگی ہیں اس کے جو عزائم ہیں انہیں وقت پر پورا کر سکے۔

موت پر قابو پانے کی غرض سے انسان اپنے جم پر زیادہ توجہ دینے لگا ہے ، جوانی تک کہ جب اس کے جم میں توانائی اور ترو آذگی ہوتی ہے اسے جم کے بارے میں زیادہ فکر نہیں ہوتی ہے ، اس کے جم میں توانائی اور ترو آذگی ہوتی ہے تو اس کے ساتھ بی اس کی توانائی میں بوتی ہے ، گربو ژھاپ میں جب جم کمزور ہوتا ہے تو اس کے ساتھ بی اس کی توانائی میں فرق آتا ہے ، اس لئے اب سا انسانوں کی بیہ کوشش ہے کہ کس طرح سے بو ژھاپ کے عمل کو روکا جا سے۔ جب انسان کا جم توانا اور ترو آزہ رہتا ہے تو وہ فطرت اور دنیا کی منتقل سے بھی لطف اندوز ہوتا ہے۔ اور جب موت کے بارے میں اسے یہ بھین ہو جائے کہ یہ فطری ہے تو پھراسے اس کا ڈر اور خوف بھی نہیں رہتا ہے۔

یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ انسان موت کو قبول کرتا ہے گروہ موت کے بعد بھی ذیدہ رہنا چاہتا ہے اور کی وجہ جذبہ ہے کہ انسان ایسے کام کرنا چاہتا ہے کہ وہ مرنے کے بعد بھی لوگوں کے ذہنوں میں زندہ رہے۔ فلاحی و رفاعی کاموں' اور ادب کے شہ پاروں کی مخلوف کے بہت کی جذبہ کار فرہا ہوتا ہے۔ باوشاہوں اور امراء کی بتائی ممارشیں ان کے نام کو باتی رکھتی ہیں۔ گریہ ضرور ہے کہ موت کے بعد کچھ لوگ نیک نام ہوتے ہیں' اور کچھ یر بھیشہ لعنت بھیجی جاتی ہے۔

#### کچھ دانشوروں کے حوالے سے

پاکتان میں دو قتم کے وانثور ہیں: ایک وہ جو کہ رائج شدہ روایات اور موجود اداروں کی حمایت کر کے ان کا اظلاقی اور قانونی جواز پیدا کرتے ہیں اور اس طرح سے حکمرال اور مراعات یافتہ طبقوں کے مفاوات کا تحفظ کرتے ہیں، دوسرے وہ دانثور ہیں، اور جن کی تعداد بدی محدود ہے، کہ جو فرسودہ، معطمل، اور قدیم روایات سے بعاوت کر کے، معاشرے مجود کو قرانا چاہے ہیں۔

روایت پند دانشوروں کی مربر سی حمرال طبقوں کی جانب سے کی جاتی ہے ، جب کہ روش خیال اور ترقی پند دانشوروں کے خیالات و نظریات کو دیا دیا جاتا ہے۔ چنانچہ پاکستان میں ان دانشوروں کے لئے اپنی بات لوگوں تک پنچانے کے ذرائع انتمائی محدود ہوتے ہیں ، جب کہ قدامت پرست لکھنے والوں کے لئے ذرائع الملاغ عامہ سے لے کر نصاب کی کمابوں تک این این کا این کا کا کے خیالات کے اظہار کی آزادی ہوتی ہے۔

جب ریاست کا کشول ذرائع ابلاغ عامہ اور نصاب کی تمابوں پر ہو تو یہ ان کی مدد سے لوگوں کا ایبا ذہن بناتے ہیں کہ دوسرے افکار کو اپنانے اور انہیں برداشت کرنے کے مواقع کم سے کم ہو جاتے ہیں۔ کی وجہ ہے کہ ہمارے معاشرے ہیں روشن خیال دانشور کو نظریاتی دشمن قرار دے کر اسے ملک و قوم کے مفادات کے لئے انتمائی خطرناک قرار دیدیا جاتا ہے 'جس کی وجہ سے عام لوگ ان کی تمامیں پڑھتے ہوئے یا اس کی باتمیں سنتے ہوئے گراتے اور ڈرتے ہیں۔ یہ تو نفیاتی حربے ہوتے ہیں۔ گر اس کے علاوہ ریاست کمابوں پ پابندی نگانے ' اور 'قوائین کے ذریعہ اظمار رائے پر پابندیوں کے ہتھیاروں کو بھی استعال کرتی ہو۔ ان ور ان کی کمابیں ردی ہو کر ضائع ہو جاتی ہیں۔

الیا بھی ہوتا ہے کہ معاشرے ترقی پند اور روش خیال دانشوروں کے نظمات و

افکار کو تبول کرنے کے لئے تیار نہیں ہوتا ہے' اور نہ ہی وہ تبدیلی کے عمل سے گزرتا چاہتا ہے۔ کو کلہ تبدیلی کا عمل اذبت ناک اور تکلیف وہ ہوتا ہے۔ اس میں ان صدیوں پرانی روایات کو نہیں نہیں کرنا ہوتا ہے کہ جن کی تقییر میں کئی نسلوں نے حصہ لیا ہوتا ہے۔ اور جو معاشرے کی زندگی میں پیوست ہو کر اس کا اثوث انگ ہو جاتی ہیں' ان روایات کے نوٹ کے نتیجہ میں معاشرہ انتشار کا بھی شکار ہوتا ہے' اس لئے لوگوں کو ذہنی طور پر اس انتشار اور پراگندگی سے ڈرا کر انہیں معظم شدہ روایات کا قیدی بنایا جاتا ہے۔ اور جو بھی تبدیلی کی بات کرتا ہے' اے ملکی سالیت و استحکام کا دعمن قرار دیریا جاتا ہے۔

اس کے علاوہ پاکتان میں دانشوروں اور شخصیات کو ان کے نظریوں اور ان کے سیای جمکاؤ کی بنیاد پر جانچا، پر کھا، اور دیکھا جاتا ہے، دائیں اور بائیں بازدوک والی شخصیات ایک دو سرے کی مقابل، حریفوں اور وشمنوں کی شکل میں چیش کی جاتی ہیں، نظریات کی انتہا پندی کی وجہ سے ہر گردپ اپنی شخصیات کو خوب بردھا چڑھا کر چیش کرتا ہے اور انہیں ان کی کم مائیگی کے باوجود علامہ، فلنی، شاعر عظیم بنا دیا جاتا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اپنی محقبات اور نفرت کی وجہ سے ہر جماعت اپنی حریف جماعت کے افکار و خیالات کو برا کم مائیگی کے باوجود علامہ کی وجہ سے ہر جماعت اپنی حریف جماعت کے افکار و خیالات کو برا کم کر ان سے دور ہو جاتی ہے، اس انتہا پندی کا شکار ہخصیتیں بھی ہو جاتی ہیں۔ کہ جن کا صحیح مقام نفرت و محبت کی وجہ سے متعین نہیں ہو پاتا ہے یا تو ان کو ہیرو بنا دیا جا ہے اور یا نہیں بالکل پستی میں گرا کر ان کے وجود ہی سے انکار کر دیا جاتا ہے۔ نظریات کی اس حریفانہ کش میں یقینا ایسے دانشور کامیاب رہتے ہیں کہ جن کے ہاں دائیں و بائیں دونوں جماعتوں کو اپنی پند کی بائیں مل جاتی ہیں، اس کی ایک مثال اقبال کی ہے کہ جنہیں دونوں بہا تجھتی ہیں۔ اور جو حکمراں طبقوں میں بھی استے ہی مقبول ہیں کہ جنے ترتی پند حکوں میں کہ ان میں کون دھوکہ کھا رہا ہے۔

اس لئے یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایک دانشور کا کوئی کمٹ منٹ ہوتا چاہتے یا ایسے ہرایک کو خوش رکھنا چاہتے؟ میرا خیال ہے کہ ایسے شاعروں کا کلام خوش آواز گلوکاراؤں یا گلوکاروں کی آواز میں من کر تفریح کا سبب تو ہو سکتا ہے، گریہ ذہن کے درچوں کو کھولئے میں ناکام ہوتا ہے۔

کسی بھی معاشرے کی کم مائیگی اور پہتی کا اظہار اس کی شخصیت پرتی ہے ہو تا ہے'

کہ جمال شخصیات عظیم ہوتی جاتی ہیں۔ وہاں معاشرہ کم سے کم تر ہوتا جاتا ہے شخصیات کو عظیم بنا کر اور ان کے نقش قدم پر چل کریہ اپنے نقش قدم کو منا دیتے ہیں اور اس طرح اپی تخلیقی صلاحیتوں کو کھو دیتے ہیں۔

خدا کا شکر ہے کہ اب تک فیض کو نہ تو فلنی بنایا گیا اور نہ ہی عظیم اور گریٹ کا اضافہ ان کے نام کے ساتھ ہوا ہے' جب تک فیض' فیض رہیں گے ان کا رشتہ لوگوں کے ساتھ رہے گا۔ جس دن وہ عظیم ہو جائیں گے تو لوگوں سے کٹ کر ان سے دور ہو جائیں گے اور ان کی باتیں بھی ان لوگوں کی سمجھ سے بالا تر ہو جائیں گی۔

اس پس مظر کو زبن میں رکھتے ہوئے جب ہم فیض کی شخصیت ان کے فن اور شاعری کا تجزیہ کرتے ہیں تو سب سے پہلے یہ بات سامنے آتی ہے کہ ریاستی حکرانوں نے ابتداء بی سے فیض کی شخصیت کو متازعہ بنا دیا تھا اور وہ ترقی پند ہونے کی وجہ سے ریاست اور اس کے استحام کے لئے خطرہ ہو گئے تھے۔ جب انہیں راولپنڈی سازش کیس میں گرفار کیا گیا تو وہ ترقی پند ہونے کے ساتھ ساتھ سازشی اور باغی بھی ہو گئے۔ لنذا اس کے بعد سے ان کی شاعری کو ریاستی ذرائع ابلاغ اور نصاب کی کتابوں سے نکالنا آسان ہو گیا کیونکہ ایسے ملک دشمن شخص کے خیالات نوجوان نسل کے زہنوں کو بگاڑ کئے تھے۔

اور اگرچہ فیض کی وفات کے بعد اس بات کی کوشش ضرور ہوتی کہ انہیں بھی قومیا لیا جائے مگر سرکاری حلقوں کو فیض کے ہاں ایسے اشعار نہیں مطے کہ ٹی۔ وی کے پردہ اسکرین پر دکھائے جا سکیں' اس لئے آخر میں انہیں ہی فیصلہ کرنا تھا کہ انہیں ان کے حال پر چھوڑ دیا جائے۔

اس کے بعد سے فیض اور ان کی شاعری کا تعلق یا تو کتابوں کی اشاعت کے ذریعہ سے رہا ہے اور یا موسیق کی محفلوں کے ذریعہ کہ جمال ان کے کلام کو گایا گیا، موجودہ زمانہ میں کیش نے بھی ان کے کلام کو مقبول بتانے میں حصہ لیا گر ان محدود ذرائع کی وجہ سے فیض کی شاعری بھی محدود رہی۔

اب یماں پر بیہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ کیا محض شاعری کے ذریعے معاشرے میں تبدیلی لائی جا سکتی ہے۔ شاعری انسانی جذبات کو ابھار کر ان میں تلاطم تو پیدا کرتی ہے' اس کے ذریعہ احساسات تو پیدا ہوتے ہیں' اور ذہن سوچنے و غور کرنے پر تیار تو ہو تا ہے' گر اس کے ساتھ ساتھ عقلی و سائنی بنیادوں پر منصوبہ بندی کی ضرورت ہوتی ہے' اور جب تک یہ دونوں نمیں لمیں۔ اس وقت تک معاشرے میں پختگی اور شعور نمیں آیا ہے۔

ہمارا مسئلہ یہ ہے کہ دانشور اور عملی کارکن کے درمیان گرا رابطہ اور رشتہ نہیں ہے۔ دونوں علیمدہ علیمدہ اپنے اپ طریقہ کارکو اپناتے ہوئے کام کرتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ دانشور کے افکار معاشرے کے ذہن کو سوچنے اور خور و فکر کرنے پر تیار توکر دیتے ہیں۔ عملی کارکن یا سیاستدال بغیر ہیں۔ عملی کارکن یا سیاستدال بغیر فکر اور نظریہ کے اقدار کے حصول کی جنگ لڑتے ہیں۔ اور اقدار میں آنے کے بعد ان کے سامنے کوئی منصوبہ اور لائحہ عمل نہیں ہوتا ہے کہ جس کے ذریعہ سے وہ معاشرے کو تبدیل کر کے بدلتے ہوئے حالات کے مطابق اس کی تفکیل کریں۔ اس طرح دانشورکی دنیا تخیلی رہ جاتی ہے اور سیاستدال بے مقمد اقدار کی جنگ میں الجھ کر رہ جاتا ہے۔

جب سیاست کی بنیاد فکر پر نہ ہو تو وہ انتما پندی کا شکار ہو کر پر تشدد ہو جاتی ہے۔ معاشرے میں جمہوری روایات اس وقت معظم ہوتی ہیں کہ جب فکر و عمل یک جا ہوں۔ اگر بید دونوں جدا ہوں گے تو معاشرہ بھی دو حصوں میں بٹا ہوا ایک دوسرے سے اجنبی رہے گا۔

فیض پاکتان کی تاریخ کے جس دور سے گزرے وہ اس لحاظ سے اہم تھا کہ پاکتان نیا وجود میں آیا تھا۔ اور یہ زمانہ اس کی تعمیر کا زمانہ تھا کہ جب معاشرے میں جمہوری اقدار مضبوط ہو تیں۔ محروم طبقوں کو بنیادی ضوریات مائیں۔ استصال 'رشوت و بدعوانی کا خاتمہ ہوتا' اور نفرت و تعقبات کی جگہ رواداری و روش خیال کو فروغ ملا 'گر آزادی کے بعد جن لوگوں نے اقدار سنجمالا انہوں نے ملک کو انتما پندی کی راہ پر شروع سے بی ڈال ویا۔ اس لئے فیض کے لئے یہ وہ صبح نہیں تھی کہ جس کی محروم لوگوں کو امید تھی' گرائی لئے اس لئے فیض کے لئے یہ وہ صبح نہیں تھی کہ جس کی محروم لوگوں کو امید تھی' گرائی لئے وقت آئے گا کہ جب عوام میں شعور آئے گا۔ ان میں جذبہ اور دلولہ پیدا ہو گا۔ اور جب وقت آئے گا کہ جب عوام میں شعور آئے گا۔ ان میں جذبہ اور دلولہ پیدا ہو گا۔ اور جب عوام بیرار ہوں کے تو پھر تخت و تاج گرائے جائیں' اور لوگوں کو ان کے حقوق کمیں گ۔ مگر موجودہ ذمانے میں وہ لوگ کہ جو تخت و تاج گرانے کی باتیں کرتے تھے' اور جو تقی لیند قوقوں کے راہنما تھے' آئ

وی لوگ تخت و تاج کے حلیف اور استحصالی و ظالم لوگوں کے مصاحب بن گئے ہیں اور فیض عی کی زبان میں کہنے گئے ہیں کہ

> اپے بے خواب کواڑوں کو متعقل کرلو اب یمال کوئی نہیں کوئی نہیں آئے گا

پاکستان کی تاریخ کا بید زمانہ ترقی پند راہنماؤں کی بدعمدی کا زمانہ ہے کہ جنہوں نے حالات سے سمجھونہ کر کے لوگوں کو مایوس و ناامید کر دیا ہے' اس لئے کما نہیں جا سکتا کہ کیا فیض کی شاعری ان حالات میں ہماری کوئی راہنمائی کرے گی؟ یا فیض کو ابھی اور انتظار کرنا ہو گا۔

## عیسائی مشنری اور مناظرے

ہندوستان کی تاریخ میں مسلمان علاء اور عیسائی پادریوں کے درمیان ہونے والے مناظروں کی ابتداء اکبر کے عمد سے ہوئی' اور پھر جب ہندوستان میں ایسٹ اعدیا کمپنی کا اقتدار معظم ہوگیا تو ان مناظروں میں بری شدت آگئ۔ گر اکبر کے عمد کے مناظروں اور ایسٹ اعدیا کے زمانے میں ہونے والے مناظروں میں برا فرق ہے اور اس فرق سے ہم مسلمان معاشرے کی ذبنی پھٹی اور ردعمل کا اندازہ لگا کتے ہیں۔

اکبر نے جب ذہی مباحث کے لئے عبادت فانہ کی بنیاد رکمی تو ابتداء میں اس میں مملمانوں کے ذہی فرقے حصہ لیتے تھے 'بعد میں بندو' بدھ ' جین' ذرتشت کے مانے والے ان مباحثوں میں شامل ہو گئے۔ 1579ء میں اکبر نے گوا سے عیسائی پادریوں کا ایک مثن مگوایا کہ جو اسے عیسائی ندہب اور اس کے عقائد کے بارے میں معلوات فراہم کریں اور ساتھ تی میں دربار میں علاء سے بحث و مباحثہ کریں۔ جب بیہ مثن اکبر کے دربار میں آیا ہے تو یہ اپنے ساتھ بائیل کے عبرانی' کدی' لاطین 'اور یونائی زبانوں کے لئے ساتھ میں لایا۔ اس وقت مخل دربار میں بائیل کا کوئی نئو 'کی بھی زبان میں موجود نہیں تھا اور نہ تی اس کا عربی و فاری ترجمہ ہوا تھا۔ اس لئے دربار کے علاء بائیل سے بالکل واقف نہیں تھے اور اس کے بارے میں ان کی معلوات ای حد تک تھیں کہ جو معلوات اسلامی تب میں تھیں۔ اس کے مقابلہ میں یورپ میں 1143ء میں رویرٹ کون نے قرآن شریف کا ترجمہ لاطینی زبان میں کر لیا تھا جس کی وجہ سے آنے والے مشنری اس سے پوری طرح سے واقف شے۔ اس وجہ سے جب عبادت فانہ میں علاء اور پادریوں کے درمیان بحث ہوئی تو واقف شے۔ اس وجہ سے جب عبادت فانہ میں علاء اور پادریوں کے درمیان بحث ہوئی تو اس میں علاء نے خود کو بے بس پایا اور پادریوں کے اعتراضات کا تھی بخش جواب نہیں اس میں علاء نے خود کو بے بس پایا اور پادریوں کے اعتراضات کا تھی بخش جواب نہیں دے بادریوں کو قبلے کر ایک عالم مخت قطب الدین نے پادریوں کو چینے کرتے ہوئے کہا کہ آگ کا ایک الاؤ دھکایا جائے میں قرآن الدین نے پادریوں کو چینے کرتے ہوئے کہا کہ آگ کا ایک الاؤ دھکایا جائے میں قرآن الدین نے پادریوں کو چینے کرتے ہوئے کہا کہ آگ کا ایک الاؤ دھایا جائے میں قرآن

شریف ہاتھ میں لے کر اور میرا مقابل انجیل کو لے کر آئے اور ہم دونوں آگ سے گذرتے ہیں۔ جو صحیح سلامت نکل آئے گاای کا غربب حق پر ہو گا۔ یہ کمہ کر شخ نے اپنا ہاتھ پاوری ایکو اوبوا کی کمر میں ڈال کر کما "بہم اللہ۔" اس پر اکبر نے شخ سے کما کر بات خلاف عمل ہے۔

پادریوں کے یہ مشن اکبر کے زمانے سے لے کر جما تگیر کے زمانہ تک آئے۔ اس دوران میں 1609ء میں اکبر کا فاری ترجمہ جما تگیر کو پیش کیا گیا اور 1671ء میں اس کا عمل ترجمہ بھی طفے لگا۔ علاء سے بحث کے لئے پادریوں نے فاری زبان سیمی۔ اس وقت تک پادریوں کا خیال تھا کہ اگر بادشاہ کو عیمائی بنا لیا جائے تو اس صورت میں پورا ملک عیمائی ہو جائے گا۔ لیکن جب اکبر اور جما تگیر نے دلچی لیٹی چھوڑ دی تو مشنریوں کا جذبہ بھی شعنڈا ہو گیا اور ان کی سرگرمیاں کم ہو گئیں۔

ان مناظروں کی روشی میں یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اگرچہ مغل سلطنت' سایی طاقت کی وجہ سے اپنے عورج پر تھی گرعلاء اپنی ذہبی مطوات میں انتائی لی مائدہ سے اور سیولر علوم مثلاً ریاضی' قلفہ' منطق اور آریج کے بارے میں ان کی مطوات انتائی محدود تھیں۔ کی وجہ تھی کہ ولائل کے بجائے وہ جذبات کا سمارا لیتے تھے اور یہ سیجھتے تھے کہ ان کے پاس جو سیاسی قوت و طاقت ہے وہ ان کی پشت پنائی کرے گی اس لئے انہیں علم کا ان کے پاس جو سیاسی قوت و طاقت ہے وہ ان کی پشت پنائی کرے گی اس لئے انہیں علم کا نمیں بلکہ طاقت کا محروسہ تھا۔ ان مناظروں میں انہیں جو چھٹے ہوا اس کے باوجود انہوں نے نمیں بلکہ طاقت کا محروسہ تھا۔ ان مناظروں میں انہیں جو چھٹے ہوا اس کے باوجود انہوں نے ایک علاء نے نمیں۔ اور نہ بی انہوں نے اس ضرورت کو محسوس کیا کہ اسلام پر جو اعتراضات میں ان کا فوری جواب ویا جائے۔

لیکن جب مغل خاندان کا زوال ہوا اور کوئی ساس طاقت ان کو سارا دینے والی نہیں رہی تو اس موقع پر ان کا روعمل مخلف تھا۔ ایسٹ اعثرا کمپنی کے افتدار کے زمانہ میں میسائی مشنریوں کی تبلیغی سرگرمیاں برجہ گئیں کیونکہ اس وقت انظامیہ اور مشنریوں میں بید خیال تھا کہ اگر ہعوستان کے لوگ میسائی ہو جائیں کے تو ان کی حکومت مشخکم ہو جائے گی۔ سرسید احمد خال نے سرسالہ اسباب بعاوت ہند " میں لکھا ہے کہ "1855ء میں پاوری ایڈمنڈ نے ۔۔۔ سرکاری معزز نوکروں کے باس چھیاں بھیجیں جن کا مطلب یہ تھا کہ اب

تمام ہندوستان میں ایک ملداری ہوگئ ہے۔ نار برقی سے سب جگہ کی خرر ایک ہو گئی، ریلوے سڑک سے سب جگہ کی آمدورفت ایک ہو گئی، ند بہب بھی ایک چاہئے، اس لئے مناسب ہے کہ تم لوگ بھی عیسائی ہو جاؤ۔"

اس زمانہ میں جو مشتری آئے انہوں نے تبلیغ کے لئے عربی فاری اردد اور دوسری بندوستانی زبانیں سیکھیں ، نماہب کا مطالعہ کیا ، اور تاریخ پڑھی ، اور عیسائی ندہب کی حقانیت کے بارے میں انہوں نے متاظروں کا سلسلہ شروع کیا۔ اس زمانہ میں ایک جرمن عیسائی مبلغ جس کا نام جفاندر تھا وہ ہندوستان آیا۔ اس کا خیال تھا کہ چونکہ مسلمان حکومتیں زوال پذیر ہیں جب کہ ان کے مقابلہ میں مغربی تمذیب عروج پر ہے ، اندا ان طالت میں مسلمان امراء علاء ، اور اشراف اور پھر عوام ندہب سے بیزار ہوں گے ، اپنے ندہب پر شک مسلمان امراء علاء ، اور اشراف اور پھر عوام ندہب سے بیزار ہوں گے ، اپنے ندہب پر شک کریں گے اور آخر میں عیسائی ہو جائیں گے۔ اس کا یمی خیال ہندوؤں کے بارے میں تھا کہ وہ بھی عیسائی ہونے کے لئے تیار ہیں۔ کوئکہ ان کی اقدار زوال پذیر ہیں۔

اس بار عیمائیت کا چلنج مسلمان علاء کے لئے سب سے زیادہ خطرناک تھا کیونکہ اس بار انہیں فدہب کا دفاع دلیل اور علم کی بنیاد پر کرنا تھا، سیای سرپرسی اس بار عیمائی مشنریوں کے پاس تھی۔ للذا انہوں نے بائبل کے ان ترجموں سے فائدہ اٹھایا کہ جو عیمائیوں نے ذہبی تبلیغ کے لئے کئے تھے۔ اس مرتبہ ان مناظروں میں دلیل پر زیادہ زور دیا گیا اور غصہ، لعن طعن اور گالی گلوچ کم ہوتی گئیں۔ خصوصیت سے ان مناظروں میں جس مخص نے ہمفائڈر کا مقابلہ کیا وہ ذہبی عالم نہیں بلکہ ڈاکٹر تھا۔ ان کا نام وزیر خاں تھا جنوں نے ڈاکٹری کی تعلیم اگریزی کالج میں پڑھی تھی، انہوں نے عیمائیت کے بارے میں بنوں نے ڈاکٹری کی تعلیم اگریزی کالج میں پڑھی تھیں اور خاص طور سے یورپ کے سیکولر ادب اور ان کی ذہبی تحقیق سے پورا پورا فائدہ اٹھایا، اس کا نتیجہ سے ہوا کہ جمفائڈر ان کا مقابلہ نہیں کر سکا۔

انیسویں صدی میں ان مناظروں کی وجہ سے ذہبی امور میں تحقیق کا جذبہ پیدا ہوا تھا اور کی وہ بیدا ہوا تھا اور کی وہ بیدا ہوا تھا اور کی وہ بیل منظر تھا کہ جس میں بیہ کوشش ہوئی کہ اسلام کو جدید اقدار کے مطابق ڈھالا جائے تاکہ وہ ابحرتے ہوئے چیلنجوں کا مقابلہ کر سکے۔ لیکن جیسے جیسے مسلمان ساسی طور پر جائے تاکہ وہ اور آج کمزور ہوتے گئے ای طرح سے وہ دوبارہ سے قدامت پرتی میں بناہ لینے گئے اور آج

مارے علاء پراس حال پر پہنچ گئے ہیں کہ جمال اکبر کے زمانہ کے علاء تھے۔

دراصل مغرب اور مشرق کے درمیان مقابلہ میں علم کا سوال سب سے زیادہ اہمیت کا حال ہے۔ جیسے جیسے ان کے اور ہمارے درمیان علم کا فاصلہ برسے رہا ہے 'اس طرح سے ہم کی مائدہ بھی ہو رہے ہیں اور احساس کمتری کا شکار بھی۔ اس لئے جب تک ہم اپنی علی سطح کو بلند نہیں کریں گے اس وقت تک اپنی ذات و معاشرہ کا دفاع بھی نہیں کر سکیں گے۔

### جنت کی تاریخ

تاریخ کے ہردور میں انسان کے زبن میں یہ خواہشات ربی ہیں کہ ایک ایسا معاشرہ ہو کہ جمال مساوات ہو، خوشی و مسرت و سکون ہو، کھانے کی وافر مقدار ہو، ابدی جوانی ہو اور انسان بوڑھانے و بیاریوں سے محفوظ رہے۔ جنگ و جدل اور قتل و غارت کری کے بجائے امن و امان ہو، دلوں میں نہ نفرت ہو، نہ حسد، اور نہ دشمنی۔ اور اس کے اردگرد کا ماحول ایسا ہو کہ جس میں ہرے بھرے درخت ہوں، پرندوں کی چپجماہت ہو، صاف و شفاف پانی نمریں و چشے ہوں۔

انسان کی یہ خواہشات اس ردعمل میں رہیں ہیں کہ جن سے وہ ہر دور میں دوچار ہوتا رہا ہے۔ اسے اپنی بقا کے لئے مسلسل جدوجہد کرنی پڑی ہے، زندگی میں غیر بھینی کی کیفیات سے دوچار رہا ہے۔ باہمی مقابلہ میں دشمنی و حمد و رقابت سے مار کھاتا رہا ہے۔ قط خشک سالی کی وجہ سے فاقہ زدہ رہا ہے۔ اور سنگلاج بہاڑوں و بیابانوں اور ریگتانوں میں پانی کی نفت سے محروم رہا ہے۔ اس لئے قدرتا یہ اس کے خواب رہے ہیں کہ اسے ایک ایسا ماحول مل جائے کہ جمال دنیاوی تکالف نہ ہوں ، بلکہ صرف آرام و آسائش ہو۔

انسان کی خواہشات کے اس پی منظر میں ہے دلیل بھی دی جاتی ہے کہ شایر انسانی تاریخ میں کوئی ایسا زمانہ اور عمد رہا ہو کہ جب انسان کو ہر طرح کا سکون و اطمیتان ہو۔ یہ عمد انسانی تاریخ کا دستمری دور " رہا ہو' اور اس کی یادیں انسان کی اجتاعی یادداشت میں محفوظ رہ گئیں ہوں' اور وہ ہر زمانہ میں اس سنمری دور کے حصول کے لئے خواہش مند رہا ہو۔ یہ جنت گم شدہ اس کے ارمانوں کا مرکز رہی ہے اور اسی کی خواہش میں وہ آج بھی مرکرداں ہے۔ اس جنت کے حصول کے لئے وہ ظلم و استحصال کے خلاف اثر آ ہے' مرکردان ہے۔ اس جنت کے حصول کے لئے وہ ظلم و استحصال کے خلاف اثر آ ہے' اپنی ایجادات کا دریعہ انسانی جم کو سمولتیں پنچا آئے تقسیم کے خلاف آواز اٹھا آ ہے' اپنی ایجادات کے دریعہ انسانی جم کو سمولتیں پنچا آئے ہے' بیاریوں کے خلاف دوا کیں بنا آ ہے اور ان کا

علاج كرما ب موت س محفوظ رہنے كے لئے نت سے طريقے استعال كرما ہے۔ ابنى جوانى كون كرما ہے۔ ابنى جوانى كو مولى كرما كرما كا سارا ليما ہے۔

اس لئے یہ سوال ہو تا ہے کہ کیا انسان اپ مسائل پر قابو پاکر اپنی مم شدہ جنت کو دوبارہ سے پالے گا۔ فرق یہ ہے کہ انسان اس جنت کے حصول کے لئے جدوجہد کرتے ہوئے آگے کی جانب برسے رہا ہے' اور اس کا ہر نیا قدم اسے ایک کامیابی کی طرف لے جا رہا ہے۔ یہ جنت ارضی کے قیام کی کوشش ہے۔ دوسری طرف فرجی عقیدہ ہے کہ آسانی جنت کا وجود بھی ہے کہ جمال انسان مرنے کے بعد اپنے گناہوں کا حساب کتاب دے کر اس میں بھشہ کے لئے داخل ہو گا۔

سوال یہ پیدا ہو آ ہے کہ کیا جنت کی بھی کوئی تاریخ ہو سکتی ہے؟ انسانی تاریخ میں جنت کے بارے میں قوموں کے کیا نظریات رہے ہیں؟ ان سب نظریات کو باہم ملا کر اگر ویکھا جائے تو یہ موضوع انتمائی ولچیپ بن جاتا ہے۔ یکی وجہ ہے کہ ایک فرانسیں خاتون مورخ ٹرین دے لوے نے دجمت کی تاریخ "نامی ایک کتاب لکھی جس کا اگریزی ترجمہ نیو یارک سے 1995ء میں چھیا۔

مصنفہ نے خوبصورت اور دلچپ انداز میں جنت کے بارے میں مواو جمع کیا ہے۔ جنت کے معنی قدیم پہلوی یا فاری زبان میں باغ کے ہیں' وہ باغ کے جو دیواروں میں گرا ہوا ہو۔ اس باغ میں پھل پھول ہو' بہتی نہریں ہوں' عور تیں و مرد باہم مل جل کر رہتے ہوں۔ سمیریوں میں جنت کے بارے میں یہ خیال تھا کہ یہ ایک ایس جگہ ہے کہ جمال انسان و جانور کوئی بھی آپس میں نہیں لڑتے ہیں اور نہ یماں کوئی بیاری ہوتی ہے۔

یونانیوں' یہودیوں' اور عیسائیوں میں ایک مثالی معاشرے کے بارے میں تین تصورات سے سے یہ کہ کمی عمد میں سنری زمانہ رہا ہے؟ ایسے جزیرے ہیں کہ جمال خوشی و مسرت کے علاوہ اور کچھ نہیں۔ اور الیلے زین فیلڈ (Elysian Fields) کہ جمال کوئی دنیاوی مسائل نہیں ہیں۔ مشہور روی شاعر اور مصنف "ہے سوئڈ" (Hesoid) نے سنری دور کے بارے میں کھا ہے کہ

تمام انتوں اور غموں سے دور انسانی دیو آؤں کی طرح رہتا تھا۔ بوڑھاپے کی لعنت ان پر مجھی نہیں آتی تھی اور وہ مضبوط بازوؤں

اور صحت مند جسمول کے ساتھ تمام دکھول سے بے پرواہ خوشی و مرت کے ساتھ رہے تھے جب وہ مرتے تھے تو ایبا مطوم ہو یا تھا کہ جے نید نے ان پر غلبہ یا لیا ہے۔ ان کے پاس تمام اچھی چین تھیں۔ ہوتم کے پیل اس مرزمن سے ان کے لئے موجود تھے۔ وہ آرام اور امن سے رہے تھے۔ ان پر دیو آؤل کی مرانیال تھیں۔ افلاطون نے بھی اٹی کتاب اسٹیٹ مین (Statement) اس عمد کا ذکر کیا ہے کہ جب

قارون (Choronos) کی حکومت تھی:

ان کے پاس در نتوں سے وافر مقدار میں کھل تھے جو کہ بغیر كى محت كے درخوں سے انسي مل جايا كرتے تھے اس كے لئے انس کی زراعت کی ضرورت پین نسی آتی تھی وہ زیادہ تر کملی موادار اور روش جگول پر رہے تھے نہ تو انہیں کی لباس کی ضرورت متی اور نہ سونے کے لئے بسروں کی کو تک آب و ہوا معتل اور ان کے مزاج کے مطابق متی۔ نشن پر نرم اور آرام وہ لباس ان کے لئے پر ٹکلف بسترکا کام دیتا تھا۔

سلی کے رہے والے ایک مصنف نے جس کا نام ڈیڈورس (Didorus) تما ایے جزيول ك بارے مل كھا ہے كہ جو جنت كى مائد تھے۔ جنت كے بارے ميں جو يہ تين نظرید سے ابتدائی عیمائی عالموں نے ان نتیوں کو رد کر دیا۔ مگر ودسری صدی عیسوی میں ایک ارضی جنت کے بارے میں ان کے خیالات بدلتا شروع مو سے اور اس کے وجود برا میں یقین آنے لگا۔ ان عیمائی عالموں کی دلیل یہ متی کہ چوتکہ بائیل سب سے قدیم کتاب ہے اس لئے قدیم لوگوں نے جنت کے بارے میں جن خیالات کا اظمار کیا ہے اس کی بنیاد يكى ہے۔ اس لئے ان كے بال جنت ارضى كے بارے ميں جو خيالات اجرے ان ميں جنت ایک الی جگه محمی که جمال خوشبو کی تحمین ماف و شفاف پانی تما فیتی بیرے و جوا برات تے اور جو اپنی خوبصورتی و دلکشی میں بے مثال متی۔

اس جنت سے بھی انسان کی ان خواہشات کا پعد چلنا ہے کہ جو اس کے ول میں ہیں۔ وہ مجھی یہ نمیں جابتا کہ کی بھی چیز کا زوال ہو یا کوئی بھی شے ختم ہو جائے اس کی خواہش ہے کہ درخت بیشہ سرسز رہیں' پھل اور پھول بیشہ ملتے رہیں اور یہ بھی بھی نہ کلیں و سرس اور نہ مرجما کیں۔ پانی' شد اور دودھ وافر مقدار میں ہو۔ ہر طرف سزہ ہو اور موسم معتل ہو۔

یمودیوں اور عیمائیوں کا یہ عقیدہ مضبوط ہوتا رہا کہ جنت ارضی کا وجود ہے اور وہ دور رراز کے کسی علاقہ میں خفیہ مقام پر عام لوگوں کی پہنچ سے دور ہے اور اگر کسی کو وہاں جانا ہوتو اس کے لئے خاص اجازت کی ضرورت ہوتی ہے۔ ایک نظریہ یہ بھی تھا کہ اس جنت ارضی کو خدا نے آسان پر اٹھا لیا ہے اور اب وہاں مرنے کے بعد بی جایا جا سکتا ہے۔

لین قرون وسطی میں یہ خیال تقویت بکڑ گیا کہ باغ عدن یا جنت ارضی دنیا سے ختم نمیں ہوئی ہے بلکہ دور ہو گئی ہے ، قذا اس کو اللاش کرنا چاہئے۔ کیونکہ اس باغ سے آدم و حوا کو نکالنے کے بعد انسانوں کے لئے اس میں داخلہ بند کر دیا گیا ہے۔ چنانچہ اس کے بعد سے اس جنت کی اللاش ہوئی اور یہ شخیق شروع ہوئی کہ یہ جنت کمال ہے؟

اکے عیمائی سلطنت ہے اور یہ جنت ارضی ای کی سلطنت عمل ہے۔ مارکوپولو نے حسن بن ایک عیمائی سلطنت ہے اور یہ جنت ارضی ای کی سلطنت عمل ہے۔ مارکوپولو نے حسن بن مباح کی جنت کے بارے عمل اکھا کہ جو ایران عمل قلعہ الموت پر واقع تھی۔ ای زمانہ عمل میاح کی جنت کی جنرے عمل ہے۔ جزیرہ کا تصور جنت ہے اس لئے وابست ہوا کہ جزیرہ پانی ہے گرا ہوا عام لوگوں کی پہنچ ہے دور ہوتا ہے۔ محدود جگہ ہونے کی وجہ ہوا کہ جزیرہ پانی ہے گرا ہوا عام لوگوں کی پہنچ ہے دور ہوتا ہے۔ محدود جگہ ہونے کی وجہ ہو اپنی خصوصیات پیدا کر لیتا ہے۔ پانی عمل گرا ہونے اور زمین سے دور ہونے کی وجہ سے یہ آلودگی سے پاک ہوتا ہے۔ قرون وسطی عمل جزیرے کے بارے عمل پرامرار ہونے کا مصور تھا اس لئے اس سے منسوب باتمی لوگوں عمل جھیل جاتی تھیں اور اس کے بارے عمل تھی۔ عمل جنت کا دعوی کرنا آسان تھا۔ اس لئے نامس مور کی یوٹوپیا بھی ایک جزیرے عمل تھی۔ اس لیقین کے بعد کہ جنت ارضی کم ہوگئی ہے اور اس کی خلاش کرنی چاہئے' اس نے کچھ لوگوں عمل سیاحت کے حوق کو پیدا کیا کہ جس کے بتیجہ عمل جغرافیائی عدمافتیں عمل عمل آئیں۔ امریکہ کی دریافت کے بعد اس جنت کی خلاش ہوئی کہ جمال سونے و چائی و ہوائیں والے اس فطری خوبصورتی اور دکشی کو دیکھ کر ششدر رہ گئے اور اس کئے وہاں جانے والے اس فطری خوبصورتی اور دکشی کو دیکھ کر ششدر رہ گئے اور اس کے وہاں جانے والے اس فطری خوبصورتی اور دکشی کو دیکھ کر ششدر رہ گئے اور اس کئے وہاں جانے والے اس فطری خوبصورتی اور دکشی کو دیکھ کر ششدر رہ گئے اور

انہوں نے ان علاقوں اور جنت میں مشابتیں پائیں۔ کچھ کو برازیل میں جنت نظر آئی تو کچھ کو کیپ جرموسو (Cape Hermoso) امیریگو ویسیوجی (Amerigo Vespucci) نے ایک خط میں جنوبی امریکہ کے بارے میں لکھا کہ:

یہ دوستانہ ماحول کی سمزیمن ہے۔ یہاں لاتعداد درخت ہیں کہ جو سمر سبز پتول سے ڈھکے رہتے ہیں جن سے انتمائی دل لبحانے اور مسحور کرنے والی خوشبو آتی ہے۔ ان کے پھل لذیذ اور جم کو صحت مند بنانے والے ہیں۔ ساری زیمن گھاس سے ڈھکی ہوئی ہے کہ جس پر پھول بی پھول نظر آتے ہیں۔ ان کی خوشبو سے فضا معظر رہتی ہے۔ پر ندول کے خول ادھر ادھر اڑتے ہیں کہ جن کے رنگ خوبصورتی اور چہاہت کی دل ربائی بیان سے باہر ہے۔ یہ رنگ خوبصورتی اور چہاہت کی دل ربائی بیان سے باہر ہے۔ یہ سب دیکھ کر جھے تو ایا محموس ہوا کہ میں ارضی جنت میں پہنچ گیا ہوں۔

ای زمانہ میں عیمائی عالموں نے دنیا کے جو نقشے بنائے اس میں جنت ارضی کی بھی نثان دی کی۔ اس سلسلہ میں اختلافات ضرور رہے، مثلاً پکھ کا خیال تھا کہ یہ جنت ایتھویا میں ہے، پکھ اسے آر مینیا، عراق، فلسطین اور پکھ جنوبی امریکہ میں بتاتے تھے۔ پکھ ایسے عالم بھی تھے کہ جو اس بات کو مانتے تھے کہ ارضی جنت تھی، گر پھر ایک برا سیالب آیا اور اس میں یہ جنت عائب ہو گئی۔

بسرطال جنت کے اس تصور' اور اس کم شدہ جنت کی تلاش میں یہ ضرور ہوا کہ اگر یہ جنت نمیں ملتی ہے قر کول بد اس قصور کی جنت کی تشکیل کی جائے کہ جس کی منظر کشی کی جنت نمیں ملتی ہے۔ ایک الی جنت کے جو دیواروں میں گھری ہو' جہال درخت ہوں' پرندے ہول' آلودگی سے پاک ہو' اور بہتے ہوئے پانی کی ضریں ہوں۔ اس تصور کو عملی شکل دینے کے جذبہ نے یورپ میں باغوں کو مقبول بنایا۔ اور ایسے باغات بنائے گئے کہ جو اپنی نویسور آلی اور دلکشی میں جنت سے مشاہمہ ہوں ان باغوں میں دوسرے مکول سے لاکر نے

رخت اور پھولوں کے پودے لگائے گئے۔ جگہ جگہ فواروں کے ذریعہ منظر کو خوبصورت بنایا گیا: اس مقصد کے لئے بورپ میں بوٹائیکل باغات کی ابتدا ہوئی اور 1533ء میں دینس میں'

1545ء میں باڈوا میں' 1546ء میں چیا میں' 1576ء میں چیرس میں' یہ باعات لگائے گئے۔ اس کے بعد سے باغات کو خوبصورت بنانے۔ اور ان میں قتم تم کے ورخت لگانے کی ابتداء ہوئی کہ جس کی وجہ سے یورپ کے شہر خوبصورت ہوتے ملے گئے۔

عیمائی عالموں نے اس پر بھی سیر حاصل بحث کی کہ ارضی جنت کو خدا نے کب بایا؟ آدم کو کب تخلیق کیا؟ اور پر اے کس وقت جنت سے نکالا؟ ان سوالول کے جوابات بدے دلچیپ تھے۔ کچھ نے ان واقعات کی تفصیل سنہ وار دی ہے۔ ان میں خصوصیت سے ایک عیمائی عالم انو بجز (Inveges) ان موالوں کا جواب اس طرح سے دیتا ہے۔

جعہ ' 25 مارچ۔ تخلیق کا نکات کے جھ ون بعد

مبح كو حفرت آدم كو مرزين عدن من تخليل كيا كيا-9 بجے کے قریب ان کو جنت ارضی میں لایا گیا۔

9 بجے سے 11 بج تک معرت آدم نے جنت میں چل قدی کی- انہیں خدانے تھم

دیا کہ اس باغ کا خیال رکھنا اور اسے ایبا بی برقرار رکھنا۔

11 بجے کے قریب جب حفرت آدم باغ کے درمیان میں پنچے تو انہیں دو احکامات کے : تم تمام پھل کھا کتے ہو' مر خروار اس ورخت سے دور رہنا کہ جمال نیکی و بدی کا علم

12 بجے سے 3 بجے تک جانوروں کو حضرت آدم کے پاس لایا گیا جن کے انہول نے نام دیکھ۔

3 سے 4 بج تک حفرت آدم سوتے رہے۔ ای حالت میں حواکی تخلیق ہوئی۔ 4 بجے کے قریب آدم و حواکی شادی ہوئی اور ایک ہفتہ خوشی کا گذرا۔ جعه- کم ایریل-

وس یجے شیطان نے حوا کو بھانا شروع کر دیا۔

11 بج کے قریب وہ اپنے متعمد میں کامیاب ہو کیا۔

ود پر کے قریب حضرت آدم سے گناہ سرزد ہوا۔

3 بجے کے قریب دونوں گناہ گاروں کو فیملہ سایا گیا اور انہیں سزا دی گئ-

4 بج انسیں جنت ارضی سے نکال ویا گیا۔ اس کے بعد سے باغ کو بند کر ویا گیا اور

اس کے دروازے پر ایک فرشتہ کو پسرہ پر بھا ریا گیا۔

عیمائی عالموں نے اس نکت پر بھی بحث کی کہ حضرت آدم و حواکا قد کتا لمبا تھا؟ تخلیق کے وقت ان کی عمر کتی تھی؟ اور یہ کہ کیا وہ جنت ارضی میں تمام باریوں سے مبرا تھے؟ کیا وہ جنت میں گذارتے تھے! جنت میں ان کی مرکزمیوں کے بارے میں کھھا گیا کہ وہ یماں درختوں کی حفاظت کرتے تھے۔ پودوں کو ترکزمیوں کے بارے میں کھھا گیا کہ وہ یماں درختوں کی حفاظت کرتے تھے۔ پودوں کو ترتیب سے رکھتے تھے۔ ممان تمام جانور اور پرندے ان کے مطبع تھے۔ ممان ریفار مرارش لو تر کا کنا تھا کہ آگر آدم و حواگناہ کا ارتکاب نمیں کرتے تو نسل انسانی کو ان دنیاوی عذابوں اور انتخاں کا سامنا نمیں کرنا پڑتا۔ نہ کاغذات کی ضرورت ہوتی، نہ کتابوں کی کوئکہ اس صورت میں انسان کے یاس نہ ختم ہونے والی دانشمندی ہوتی۔

جب یہ سوال آیا کہ جنت کی زبان کون سی تھی' تو کچھ نے کما کہ چونکہ عبرانی زبان سب سے پرانی ہے۔ گر اس نے قوم سب سے پرانی ہے' اس لئے خدا نے آدم سے اس میں گفتگو کی تھی۔ گر اس نے قوم پرستوں کو چینج کیا اور مختلف فرقوں کے عالموں نے دلائل سے یہ ثابت کیا کہ جنت کی

زبانیں المکش سویڈش اور وینش تھیں۔ بیا سوال مجمی آیا کہ کیا جنت میں مرد اور عورت مساوی تھے؟ اس کا جواب دیا گیا کہ

اگر بیر گناہ نمیں کرتے تو یہ دونوں برابر کا درجہ رکھتے۔ اور اگر حوا شیطان کے برکانے میں نمیں آئیں تو ان کا درجہ نیچ نمیں گر تا۔ گریہ ضرور تھا کہ فطرتا حوا کو اطاعت گذار ہوتا مائے تھا۔

کیا جنت میں نجی جائداد ہوتی؟ اس سوال کا جواب دیتے ہوئے سینٹ امبروز کا کمنا تھا کہ جنت میں نجی جائداد کا سوال بی پیدا نہیں ہو آ۔ سرحویں صدی میں اس جواب میں ترمیم کرکے اسے بول کما گیا کہ اگر جنت میں کوئی درخوں سے پھل جمع کرتا تو یہ اس کی لیت ہوتے اور انہیں چھینا ناانسانی ہو آ۔ اس سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ اس وقت بورپ

یں جی جائداد اور اس کے تقدس کے بارے میں خیالات متحکم ہو رہے تھے۔ جنت ارمنی کے بارے میں اس وقت اعتراضات شروع ہوئے کہ جب سر مویں صدی

سے یورپ کے مفکرین اور عالموں نے بائبل کے باب اول تخلیل کا نات پر اعتراضات مروع کئے اور نیجا" ابتدائی گناہ اور جنت ارضی کے بارے میں کما جانے لگا کہ یہ سب

غلط ہے اور ولیل سے ثابت نہیں ہوتا ہے۔ سائندانوں کی نی شخیق نے ارتقاء کے نظریہ کی ابتداء کہ انسان نے دور وہشت و بربریت سے ارتقائی طور پر ترتی کی۔ چنانچہ اس کے بعد سے تخلیق و ارتقاء کے درمیان جو تصاوم ہوا' اس میں سائنس نے ارتقاء کے نظریہ کی جمایت کی اور یہ ثابت کیا کہ انسان کمل طور پر پیدا نہیں ہوا تھا بلکہ یہ اس کی ارتقائی شکل ہے۔ چنانچہ جیسے جیسے ارتقاء کا نظریہ مضبوط ہوتا چلا گیا اس طرح سے تخلیق کا نظریہ کزور ہوا' اور اس کے ساتھ جنت ارضی کے بارے میں بھی لوگوں کے خیالات بدلتے چلے گئے یہاں تک کہ دنیا کی دریافت کے بعد یہ تمام امکانات ختم ہو گئے کہ یہ جنت انسان کی یہاں تک کہ دنیا کی دریافت کے بعد یہ تمام امکانات ختم ہو گئے کہ یہ جنت انسان کی فظروں سے دور کی جگہ روپوش ہے۔ اس کے بعد سے ارضی جنت نے آسانی بھت کی دریافت کر لے گا؟

# جهنم کی تاریخی تشکیل

ابتداء بی سے انسان کی یہ عادت رہی ہے کہ وہ اپنے اردگرد کے ماحول اور حالات بر غورو فكركرا رمتا ہے اور اس سے متائج تكالا رمتا ہے۔ اى عمل كے تيجه ميس سے خيالات و افکار پیدا ہوئے اور انسان نے خود این آپ کو سمجما ان انکار کی بنیاد پر سے سے سابی وسای اور معاشی اقدار' روایات اور ادارے بنائے۔ ان بی میں سے ایک دوزخ ، یا جنم کا تصور ہے کہ جو انسانی تمذیب و تدن' اور افکار کے ارتقاء کے ساتھ ساتھ نی نی شکوں میں ابھرا۔ جب انسانی ساج کی تفکیل ہوئی' اور ساتھ ہی میں انسانی مفاوات کا ظراؤ ہوا تو اس کے نتیجہ میں معاشرہ میں ترتیب و تنظیم' اور ہم آبکی قائم کرنے کی غرض سے نیکی بدی جرم و سزا انساف و ناانسانی کي روايات بھی پيدا ہوئيں۔ اس مرحله پر يه ديکھا گيا كه کھ لوگ تو ہیں کہ جنمیں ان کے جرائم کی سزا ملتی ہے، مرکھے وہ لوگ ہیں جو اس سزا سے مبرا رہے ہوئے کامیاب زندگی گذارتے ہیں۔ خاص طور سے وہ لوگ کہ جو صاحب افتدار ہوتے ہیں وہ اپ اقتدار کے نشہ میں جو جاہیں کریں کوئی الی قوت نہیں ہوتی محی کہ جو ان کے جرائم کی سزا دے۔ اس لئے یہ تصور اجراکہ اگر گناہ گاروں اور مجرموں کو اس دنیا میں سزا نہیں ملتی ہے تو اس کا مطلب یہ نہیں کہ سزا سے چ جاکیں گے، یہ سزا انہیں دوسری دنیا میں ملے گ۔ اس تصور نے کزور ادر مظلوم لوگوں کو تسکین کا ایک احماس دیا کہ اگر ان میں یہ طاقت نہیں کہ وہ ظالموں کو سزا دے عکیں' تو یہ سزا انہیں آخرت میں ضرور کے گی۔

آریخ میں دونے یا جنم کا تصور کیے پیدا ہوا اور کن کن مرطوں سے گذرا اس موضوع پر الین۔ ای۔ برن اشنائن نے "دونے کی تھکیل" نای کتاب میں بیان کی ہے کہ جو 1993ء میں لندن سے شائع ہوئی ہے۔ مصنف نے بڑی شخیق کے بعد موت کے سلسلہ میں مختلف نظریات جو دنیا کے ذاہب میں رہے ان پر روشنی ڈالی ہے۔ اور یہ کہ جزا و سزا

کا تصور بھی بعد کی پیداوار ہے، بطلا میں وہ نامیہ میں بید خیال بید تھا کہ مرنے کے بعد مردے بغیر کی جزا و سزا کے عمل سے گذر کر رہیں گے۔

انسان کے لئے موت کو اس طرح سے قبول کرنا کہ یہ زندگی کا خاتمہ ہے' قابل قبول نہیں تھا۔ اس کا خیال تھا کہ موت ایک وقتی لور ہے کہ جس کے گذرنے کے بعد انسان کو دوبارہ سے زندگی طے گی اور زندگی کا تشلسل جاری رہے گا اس لئے اکثر تہذیبوں میں مردے کے ساتھ اس کے استعال کی اشیاء رکھ دی جاتی تھیں اور خیال یہ تھا کہ مردوں کی اپنی علیحدہ ونیا ہوتی ہے' جو زندوں کی دنیا سے دور ہے۔ وجلہ و فرات کی وادی میں مردوں کی سرزمین کو بہت دور سمجما جاتا تھا جب کہ مصری تہذیب میں یہ خیال تھا کہ مردوں کی دنیا نمین کے نیجے آباد ہے۔

اس لئے اکثر قدیمی داستانوں میں یہ تذکرے ملتے ہیں کہ مردوں کی اس دنیا کی علاش ك لئے كى لوگوں نے سفر كے اور ان دونوں دنياؤں ميں رابطے كى كوششيں كيں۔ مثلاً كل گامیش کی کمانی میں ہے کہ وہ این دوست ان کیڈو کی وفات کے بعد کتا ہے کہ "میں کس منہ سے زعرہ ہوں 'جب کہ میرا دوست مٹی ہو گیا ہے۔ کیا میں بھی ایک دن اس طرح سے کیٹ جاؤل گا اور پھر مجھی بھی نہیں اٹھ سکول گا؟" اس لئے وہ زندگی اور موت کے اس راز کو جانے کے لئے مردول کی سرزمین کما جاتا ہے۔ یمال اس کی طاقات انناپسنم سے ہوتی ہے کہ جے دیو آؤل نے ابری زندگی دیدی ہے۔ وہ گل گامیش سے کہتا ہے کہ اگر وہ سات دن اور سات راتیں جاگ کر گزار دے تو دیو آ اسے بھی ابدی زندگی دے سکتے ہیں۔ مرکل کامیش نیند پر قابو نہیں یا سکا' اس پر وہ کہتا ہے کہ ''وہ ہیرو کہ جو ابدی زندگی جاہتا ہے۔ نیند سے مقابلہ نمیں کر سکا۔" اس کے بعد داستان اور آگے برحتی ہے کہ وہ سمندر سے ایک بودہ نکالنا ہے کہ جس کے کھانے سے اسے ابدی جوانی مل علی تھی مگروہ اس کی حفاظت نمیں کر سکا اور نمانے چلا گیا۔ اس دوران میں ایک سانپ اے دوبارہ سے سمندر میں لے گیا۔ اس ناکای کے بعد کل گامیش ابدی زندگی کے خیال کو ترک کر کے موت کو قبول کر لیتا ہے۔ انسان موت کو تو قبول کر لیتا ہے، مگروہ موت کے بعد کی زندگی کی تلاش میں پھر بھی سرگردال رہتا ہے۔ اور اس تلاش میں وہ "مردول کی دنیا" کا نقشہ کینچا ہے کہ جمال مردے اندول سے علیحدہ انی دنیا میں رہتے ہیں۔

اس خیال کو سب سے زیادہ واضح انداز میں اہل بابل نے پیش کیا۔ ان کے ہاں مردوں
کی دنیا زمین کے نیچ آباد تھی کہ جمال سزا اور جزا کے بغیر وہ سب مل کر رہتے تھے۔ ان
کی دنیا میں زندوں کی طرح بادشاہ اس کے امراء اس کے محلات تھے۔ یماں پر کی کو
اذیت نہیں دی جاتی تھی ' بلکہ بطور سزا صرف قید کر دیا جا تا تھا۔ مردوں نے اپنی دنیا کے
دفاع کے لئے قلع ' فسیلی ' وروازے اور دو سری رکاوٹیں بنا رکھیں تھیں۔ اس دنیا میں
کی زندہ مختص کو آنے کی اجازت نہیں تھی ' اگر کوئی الی کوشش کر تا تو اسے سزا ملتی
تھی۔ الل بائل ان دو دنیاؤں میں توازن برقرار رکھتے تھے اور انہیں ایک دوسرے سے بالکل

مصریوں میں مردوں کی دنیا میں جزا اور سزا کا تصور ہے۔ اہرام مصر میں جو تصاویر ملی بیں ان میں فرشتوں کو ترازو لئے دکھایا گیا ہے کہ جو نیکی و بدی کا وزن کرتے ہیں۔ اس وقت انسان کا دل اس کے خلاف گوائی دیتا ہے۔ مردوں کی بیہ دنیا دریا کے پار ہے کہ جس میں مردے کشتی میں بیٹے کر وہاں جاتے ہیں۔ مصریوں میں اس دنیا کے بارے میں جو تذکرے ملے ہیں ان میں بیہ ہے کہ مردہ مخص ایک ہال سے گذر کر کمرے میں داخل ہوتا ہے کہ جمال اس کی نیکیوں اور گناہوں کو تواا جاتا ہے۔ جن لوگوں کو سزا ملتی ہے وہ آگ کی نہر میں ڈالے جاتے ہیں یا انہیں ایک بوے اثر دھے کے سامنے کھڑا کر دیا جاتا ہے کہ جو ان پر آگ کی بیکتا ہے۔ سزا کے طور پر جم کے عکوے کرنے اور گناہ گاروں کو گرموں میں النا لاکانا بھی پایا جاتا ہے۔ دیو تاؤں کے دشمنوں کے بارے میں جو ان پر ایمان نہیں لائے ہیں کہا جاتا ہے کہ

"آگ تمهارے خلاف ہے۔ شعلے تمهارے خلاف ہیں۔ پیتی آگ تمهارے خلاف ہے۔ یہ حمیس کلوے کر دے گئ یہ حمیس اس طرح سے کائے گی کہ تم ان کو مجمی نہیں دیکھ سکو گے کہ جو ذمین پر زندہ ہیں۔"

ان سزاؤں کے ساتھ ساتھ معری اس پر بھی ایمان رکھتے تھے کہ اگر پچھ دعائیں پڑھی جائمی' اور تصویروں کا استعال کیا جائے تو وہ ان سزاؤں سے فیج سکتے ہیں۔

انسان نے موت کے بعد بھی زندگی کے تسلس کو اس وقت ایک نیا نظریہ دیا کہ جب

یہ کما گیا کہ جمم اور روح وہ علیحرہ علیحرہ چیزیں ہیں۔ موت کے بعد جم تو فنا ہو جاتا ہے'
گرروح زندہ رہتی ہے' یونانیوں میں موت کے بارے میں بھی دو خیالات تھے۔ ان کے
زدیک لوگوں کی ایک قتم تو وہ ہے کہ جو مرنے کے بعد بغیر کی سزا و ہزا کے رہیں گ۔
دو سرے وہ عظیم لوگ ہیں کہ جنہوں نے دیو تاؤں سے بعناوت کی ہے۔ ان لوگوں کو بعناوت
کے جرم میں ابدی اذبت دی جائے گی۔ مدت کے بعد ان دو تصورات سے یونان کے ساج
کے جرم میں ابدی اذبت دی جائے گی۔ مدت کے بعد ان دو تصورات سے یونان کے ساج
کے بارے میں جو ذکر ملتا ہے' اس میں مردے زیر زمین رہتے ہیں۔ انہیں گناموں کی کوئی
سزا نہیں ملتی ہے۔ صرف ایک اذبت جس سے وہ دوجار ہوتے ہیں وہ ان کی دنیاوی
بادداشتیں ہوتی ہیں' یا دہ شرم کے جن طالات میں ان کی موت واقع ہوئی۔ اگر کی مردہ کی
شاندار طریقے سے تجییز و تکفین نہیں ہوئی ہو تو مردوں کی دنیا میں اس کی کوئی عزت نہیں
ہوتی ہے۔

ستراط نے موت کے بارے میں کہا کہ اس کے بعد انسان کے فانی و غیر فانی جے علیمدہ علیمدہ ہو جاتے ہیں چونکہ روح جم کے بعد باتی رہتی ہے۔ اس لئے اسے اگلی دنیا میں جزا و سزا کے لئے تیار رہنا چاہئے۔ ستراط کا کہنا تھا کہ اگر موت کے بعد انسان ہر چیز سے آزاد ہو جائے تو اس سے بدمعاش اور ظالم مخص کو فائدہ ہو گا کیونکہ مرنے کے بعد نہ صرف وہ اپنے جم سے آزاد ہو جائے گا بلکہ اپنے گناہوں سے بھی۔ اس لئے موت کے بعد سزا کا ہونا لازی ہے۔

بونانعول میں مردوں کی بید زیر زمین دنیا ہاؤیس (Hades) کملاتی ہے۔ اس میں جب روح داخل ہوتی ہے۔ اس میں جب روح داخل ہوتی ہے تو اب انصاف کے لئے لے جایا جاتا ہے۔ سزا کے بعد روحوں کو مختلف درجوں میں رکھا جاتا ہے۔ مثلاً وہ روحیں جو پاک ہوتی ہیں انہیں اول درجہ میں اور جو ناقابل معانی ہوتی ہیں انہیں سب سے آخری درجہ میں ابدی سزا کے لئے چھوڑ دیا جاتا ہے۔

رومی عمد کے ایک مورخ پلوٹارک نے اس سوال کو اٹھایا ہے کہ آخر گناہ گاروں کے لئے خدا کے عذاب میں در کیوں ہے؟ جب سزا کئی خدا کے عذاب میں در کیوں ہے؟ انہیں اس دنیا میں سزا کیوں نئیں من در ہوتی ہے تو اس سے شک پیدا ہوتا ہے۔ اس لئے خدا کو اس دنیا میں سزا دبی علیا ہے۔ اس کے خدا کو اس دنیا میں سزا دبی عائمہ سب کو نظر آئے۔

رومی بھی اس پر یقین رکھتے تھے کہ مردہ لوگوں کی علیحدہ دنیا ہے۔ اور ان کا زندہ لوگوں سے رابطہ روحوں' اور بھوتوں کے ذریعہ رہتا ہے۔ بیہ زندہ لوگوں کے خواب میں آتے ہیں۔

یمودیوں نے موت کے بعد سزا و جزا کے نصور کو قائم کیا۔ ان کے نزدیک نہ صرف کناہ گاروں کو سزا ملے گی بلکہ ان اقوام کو بھی کہ جو یمودیوں کی دشمن ہیں۔ ان کے ہاں سب سے پہلے "جی بنا" کا تلفظ استعال کیا گیا جو بعد میں عربی میں جنم ہو گیا۔ یمودیت و عیمائیت اور اسلام میں موت کے بعد قیامت کے دن سب مردے اپنی قبروں سے اشمیں کے اور اس وقت ان کے اعمال کی جانج پڑتال ہو گی اور اس حاب سے انہیں سزا دی جائے گی۔ اس سوال پر کی رائمیں ہیں کہ کیا سزا وقتی ہو گی۔ یا ابدی یا گناہ گاروں کو اپنے عالموں کی سزا کے بعد معانی مل جائے گی۔

جنت اور جنم کے نظرات کے بارے میں دو سوال پیدا ہوتے ہیں : کیا یہ ان کزور لوگوں کے ذہن کی پیداوار ہیں کہ جو ظالموں اور طاقت وروں سے مقابلہ نہ کر سکے اور آخر میں اس کا حل یہ نکالا کہ ان کے مبر اور جر کو برداشت کرنے کے سلسلہ میں انہیں جنت طے گی اور ظالموں کو جنم؟ اور کیا یہ ان صاحب افتدار لوگوں کے ذہن کی پیداوار ہے کہ جو استحصال سے پاک معاشرہ قائم نہیں کر سکے اور لوگوں کے انقام اور غصہ کو دبانے کے لئے یہ کما کہ آگر کسی نے بغاوت کی چوری کی اور معاشرہ کے نظم و منبط کو خراب کرنے کی کوشش کی تو انہیں بھشہ کے لئے جنم کی آگ میں جلایا جائے گا اور جو لوگ تابع وار اور کوشش کی تو انہیں بطور انعام جنت میں اچھا اطاعت گزار رہے اور خاموثی سے ہر چیز کو برداشت کیا انہیں بطور انعام جنت میں اچھا منام طے گا؟

عیسائی نمب میں جنم کا تصور آگ ہے ہے۔ ایک ایی آگ کہ جو جسول کو جلا کر بہت ہیں منظر میں انسان کے بہت مار اور یہ عمل بار بار دہرایا جائے گا۔ اس تصور کے پس منظر میں انسان کے سامنے آگ کی وہ جائی تھی کہ جو آنا" فانا" جنگوں اور آبادیوں کو جلا کر فاکستر کر دیتی تھی اور زندگی کے تمام نام و نشان کو منا دیتی تھی۔ اس کے علاوہ آگ ہے جلنے کی اذبت کو برداشت کرنا اور اس عمل سے گذرنا مبر آنا مرحلہ تھا۔ اس لئے جنم میں اذبت کا ایک برداشت کرنا اور اس عمل سے گذرنا مبر آنا مرحلہ تھا۔ اس لئے جنم میں اذبت کا ایک طریقہ کار آگ میں جنن اور آگ کے بارے میں چند بار ذکر آیا

ہے۔ لیکن ان میں آگ کے ذریعہ جو سزا دی جائے گی اس کا ذکر ہولناک انداز میں کیا گیا ہے۔ بائبل میں برزخ کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ اس کے بارے میں بارہویں صدی میں مبلغیں نے بیان کیا اور اس خیال کو لوگوں نے معبولیت کے ساتھ قبول کیا۔

جوہان گوڈس بلوم نے اپنی کتاب "آگ اور تہذیب" (پگوئن 1994ء) میں جنم اور آگ کے حوالہ سے لکھا ہے کہ ابتداء میں شالی بورپ کے لئے یہ تصور کہ جنم میں آگ ہو گی زیادہ ڈرانے والا تصور نہیں تھا'کیونکہ ان کے لئے شعنڈک زیادہ اذیت ناک تھی۔ اس لئے آگ اور جنم کا تعلق ان علاقوں سے ہے کہ جو گرم تھے۔ لیکن آہستہ آہستہ عیمائی یورپ میں آگ اور جنم دونوں نے تجوایت عاصل کر لی اور جب یورپ میں قرون عیمائی یورپ میں آگ اور جنم دونوں نے تجوایت عاصل کر لی اور جب یورپ میں قرون عسلی میں جادد گرفتوں اور مشرکوں کو سزا دی گئی تو انہیں آگ میں زندہ جلایا گیا آگہ اس کے ذریعہ انہیں جنم کی سزا کے اور لوگ اس آگ کو دیکھ کر اس اذیت کو محموس کریں کہ جو گناہ گاروں کو دی جائے گی۔

#### خانه بدوش

قدیم تاریخ کی تھکیل ایک مشکل کام ہے۔ کو تکہ اس کے تمام مافذ ہمارے پاس نمیں

ہیں۔ اس لئے اس میں مفروضے قائم کئے جاتے ہیں۔ اور پھران مفروضوں پر کوئی رائے ۔ دی جاتی ہے۔ کوشش کی جاتی ہے کہ اس رائے کے لئے اگر کوئی شادت مل جائے تو اس

ے مدد کی جائے۔ اس لئے قدیم آریخ مورخوں کی تخیل آرائی کا ایک وسیع میدان ہے۔
لیمن آریخ کی تھکیل محض ماضی کے چھوڑے ہوئے آثاروں' آبایوں' شاوتوں' سکوں
اور عمارتوں سے بی نہیں ہوتی بلکہ اس کے مافذ زندہ اور محرک لوگ بھی ہوتے ہیں۔
کیونکہ قویم ' قیلے' اور برادریاں اچانک پیدا نہیں ہو تیں بلکہ یہ ایک سلسلہ کی کڑی ہوتی
ہیں۔ آریخ کا ایک شلسل کہ جو اپنے اندر آریخی واقعات اور اس کی حقیقیں چھپائے
ہوئے ہوتا ہے۔ اگر آریخ کی تھکیل ان زندہ لوگوں کو پڑھ کر کی جائے تو یہ آریخ زندگی کی
حرارت اور گری لئے ہوئے ہو گی۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ لوگوں کو یا معاشروں کو کیمے
بڑھا جائے؟ انہیں دور سے دیکھ کر ان کے بارے میں پڑھ کر اور س کر محض سطی رائے

بنا جائے۔ اس وقت ان کے سینوں میں جو ماضی کے خزانے دفن ہیں۔ وہ برآمد ہونا شروع موں گے۔ ان کے گیتوں' کمانیوں' قصول ان کے رقص رسم و رواج' لباس عادات و اطوار اور حرکات سے چھیں ہوئی آریخ ظاہر ہونے گئے گ۔ اب یہ مورخ اور لکھنے والے کا کام ہے کہ اس چھی آریخ کو ظاہر کرے' اور پھر بھرے ہوئے واقعات کو سمیٹ کر ان کو کوئی

آریخ میں خانہ بدوشوں کی زندگی بھی اس ضم کی ہے۔ یہ آریخ کے گمام' بھلائے ہوئے اور محکرائے ہوئے لوگ ہیں۔ یا یوں کئے کہ یہ آریخ کے نہ نظر آنے والے لوگ ہیں۔ آریخ بنی و بحرائی رہتی ہے۔ انظابات آتے رہتے ہیں۔ قوموں اور تمذیوں کے عودج

هنگل دے۔

و نوال ہوتے رہنے ہیں۔ گریہ خانہ بدوش قبائل اس سے بے پرواہ اور ہاری سے دور اپنے وجود کو مضوطی سے برقرار رکھے ہوئے ہیں۔ انہوں نے ہاری کھرا رہا ہے یہ ہاری کے لئے نیرہ رہتا چاہتے ہیں۔ انہیں ہاریخی عمل سے کوئی رئی سیس کیونکہ اس میں جگ و جدل سفارش و دموکہ دی اور دولت و جائیداد کے حصول کے سیا کیونکہ اس میں جگ و جدل سفارش و دموکہ دی اور دولت و جائیداد کے حصول کے سوا کھ نیس۔ یہ خانہ بدوش قبائل ہاریخ کے اس عمل سے بالاتر ہیں۔ نہ ان کی ذمین ہے نہ جائیداد اور نہ گمر۔ اس لئے نہ انہیں جگ کی ضرورت ہے۔ نہ سازش کی۔ اور نہ دولت کی۔

فانہ بدوش ہونے کی حیثیت سے ان کا تعلق فطرت سے ہو تا ہے ' یہ فطرت سے اس طرح جڑے ہوں کہ اس کی فاطروہ شہری تہذیب و تمن کو دھ کار دیتے ہیں۔ شہری ہنگامہ خیز زندگی میں ان کے لئے کوئی جاذبیت اور دکشی نہیں۔ وہ زراعت اور کاشکاری بھی نہیں کرتے ہے کہ انہیں جگڑ کر ایک جگہ نہ بٹھا دے ' یہ محرک زندگی کے شیدائی ہیں کہ جس میں کوئی تحمراؤ اور جوو نہیں۔ اس لئے وقت براتا رہا ' انسان صنعتی دور میں داخل ہوا ' اور کسان کھیت چھوڑ کر مزدور بن گئے۔ گر فانہ بدوش اس طرح سے آزاد رہا ' اس نے کی افتیار بھی قیمت پر کسی جگہ رک کر اپنی آزادی کا سودا نہیں کیا۔ اس نے آگر کوئی چھے بھی افتیار کے تو وہ اس کے آزاد پھھے تھے۔ ہاتھوں کی ہنرمندی ' اور زہنی تخلیق سے اس نے فن کو کمال تک پنچایا۔ یہ ایک جیرت ناک عمل ہے کہ اس نے قیب و فراز ' اور تبدیلیوں کے باوجود فطرت سے اپنا رشتہ نہیں توڑا۔

یہ سوال بھی ذہن میں آیا ہے کہ یہ خانہ بدوش کون ہیں؟ اور کیوں انہوں نے اس زندگی کو افتیار کیا؟ ان خانہ بدوشوں میں وہ لوگ شامل ہیں کہ جنہیں تملہ آوروں نے ان کے شہول کمروں 'اور زمینوں سے بے وخل کر دیا۔ اور پھریہ ایسے خانہ بدوش بنے کے انہوں نے لیگ کر بھی نہ دیکھا اور آگے برصے ہی چلے گئے ناکہ وہ اپنی فکست اور زات کو بحول جائیں۔

یا یہ وہ لوگ ہیں کہ جنوں نے انسانی تمذیب اور بدلتے ہوئے حالات کو تبول نمیں کیا اور خود کو اس طرح فطرت سے وابستہ رکھا جیسے کہ وہ شروع سے تنصہ شمر بستے رہے اور آبادیاں آباد ہوتی رہیں محروہ اس طرح ان سے دور بھامجتے رہے۔ خانہ بدوش مسلسل

سفر کر کے اپنی شاخت کو قائم رکھنا چاہتے ہیں۔ کیونکہ آگر وہ ٹھر جاتے ہیں تو اس صورت بیس آبادی کی روایات' ادارے' قانون کو اختیار کرنا ہو گا' اور اس کے ساتھ ہی انہیں اپنی آزادی کو بھی قربان کرنا ہو گا۔ اور یہ شاید انہیں گوارا نہیں۔۔

ہندوستان میں خانہ بدوش قبائل کے بارے میں خیال یہ ہے کہ اس کی وجہ دراوڑ اور آریاؤل کا تصادم ہے کہ جس کی وجہ سے فاتح آریاؤل نے منتوح دراوڑوں کو یا تو خانہ بدوش بنا دیا یا انسیں مجلی ذاتوں میں تبدیل کر دیا۔ مجھے ان کی اس رائے سے اتفاق نمیں کوتک نہ تو آریہ قبائل ایک دم آئے اور نہ بی یہ سارا عمل اچاتک ہوا۔ اول تو آریہ کی ایک نسل کا نام نمیں۔ بلکہ جو مختلف قبائل ہندوستان میں آئے ان سب کے لئے بعد میں اس کا اطلاق ہوا جو کہ نطی نہیں ہے۔ دوسرے جب بھی کوئی حملہ آور آیا ہے یا کوئی قبیلہ بری تعداد میں جرت کر کے آتا ہے تو جال مقای و غیر مقامی باشدوں میں تصادم ہو تا ہے وہیں ان میں ملاپ کا بھی عمل شروع ہو جاتا ہے۔ اکثر فاتح اقوام اس بات کی کوشش کرتی ہیں کہ منتوح لوگوں کے اعلیٰ طبقوں کا تعاون حاصل کریں۔ اور ان کی مدد سے لوگوں پر حومت كرير- أكثر انيس يه تعاون آساني سے مل جاتا ہے كيونك اعلى طبق اپني مراعات اور حیثیت کو برقرار رکمنا چاہے ہیں۔ اس لئے آریہ قبائل اور دراوڑوں میں یہ تعاون اوفی سطح پر ہوا ہو گا۔ اور بعد میں جیے جیے ریاست کا دُھانچہ بنا گیا ہو گا۔ محنت کرنے والے لوگ چلی سطح پر آتے گئے مول کے۔ ان میں آریہ اور دراوڑ دونوں شامل مول کے۔ اس کی مثال کرشن اور بہت می وراوڑ عمد کی دیویوں کو ندہبی طور پر اونچا ورجہ دینے کی ہے۔ اس لئے ہندو ساج میں جو ذات پات کی تنتیم ہوئی وہ ملی جلی متی۔ اور اس کی بنیاد نسلی نہیں بلکہ معاشی اور ساجی تھی۔

ایک اہم بات جس کی طرف کی امجد نے تاریخ پاکتان = قدیم دور میں کما ہے وہ یہ کہ قدیم تاریخ کے مطالعہ سے ایسے شواہد طبح ہیں کہ جس سے یہ بات پایہ جبوت تک پہنچی ہے کہ ذات پات کی تقیم آریاؤں کی آمد سے قبل دراوڑوں میں موجود تھی، اور یہ آریہ این ساتھ نہیں لائے بلکہ انہیں یماں سے ساج میں موجود فی۔ کیونکہ آگر آریہ ذات پات کے دھانچے کے ساتھ آتے تو یہ ان تمام مکوں میں ساتھ لے کر جاتے کہ جمال وہ پات کے دھانچے کے ساتھ آتے تو یہ ان تمام مکوں میں ساتھ لے کر جاتے کہ جمال وہ گئے تھے۔ یقینا ذات پات کے اس ڈھانچہ میں برابر تبدیلیاں ہوتی رہی ہوں گی گر جمیسا کہ

کو ممی" نے کما ہے کہ ذات بات کی تقتیم میں پیداواری رشتوں کا بوا تعلق ہے۔ جن قبائل نے بدلتے ہوئے حالات سے سمجھونہ نہیں کیا اور کاشتکاری کے عمد میں رہے وہ ساتی طور پرینچے ہوتے چلے گئے۔

شاید خانہ بدوش قبائل کا تعلق بھی انہیں طبقات سے ہے کہ جو غذا جمع کرنے یا شکاری دور میں سے تھے اور جنوں نے زراعتی معاشرہ کو قبول نہیں کیا۔ اور معاش کی تلاش میں ایک جگہ سے دو مری جگہ نجرتے رہے۔

تاریخی عمل میں قومی ، جماعتیں اور گروہ ایک جگہ سے دو سری جگہ بجرت کر کے جاتے رہے ہیں ، گر ان کی خواہش ہی ہوتی تھی کہ جمال جائیں دہاں جا کر آباد ہو جائیں اور اپنی مستقل رہائش کا انتظام کریں۔ بجرت بیشہ نامساعد حالات میں ہوتی ہے ، اور مماجروں کو نے حالات سے مقابلہ کرنے اور کی دو سرے معاشرے میں ضم ہونے کے لئے اپنی روایات و اقدار اور زبان تک کو قربان کرنا پڑتا ہے۔ اس عمل سے قومیں ملتی رہتی ہیں ، معاشرے بدلتے رجے ہیں ، اور ایک نی ثقافت ابحرتی رہتی ہے۔

آرخ میں ایسی مثالیں بہت کم ہیں کہ جب کی جماعت نے ہجرت تو کی گر خود کو کی دو مرے معاشرے میں ضم نہیں ہونے دیا اور اپنی علیحدہ شاخت کو برقرار رکھا۔ آرخ میں اس کی ایک مثال جیدوں کی ہے کہ جنہوں نے خود کو کی ایک معاشرے میں گھل مل جانے اور اپنی شاخت کھو دینے کے مقابلہ میں اس کو ترجے دی کہ وہ مسلسل خانہ بدوشی کے عمل میں رہیں آکہ یہ حرکت انہیں کی ایک جگہ مستقل ٹھرنے پر مجبور نہ کرے اور وہ دو مروں کی ثقافت میں مل نہ سکیں۔

خانہ بدوثی کی زندگی اس لئے ایک تکلیف وہ عمل ہے کوئکہ اس کی وجہ سے زیمن سے رشتہ ٹوٹ جاتا ہے، الی جماعت کی جڑیں کمیں نہیں ہوتیں، اس لئے وہ زیمن سے محروم اور لا تعلق ہر جگہ اجنبی سمجھا جاتا ہے کہ جس کی وفاداری کو شک و شبہ کی نظروں سے دیکھا جاتا ہے۔ دوسرے یہ کہ خانہ بدوثی کی وجہ سے معاشروں میں جو تبدیلیاں آتی ہیں، یہ اس سے دور رہتے ہیں۔ اور جب بھی کی معاشرہ میں ضم نہیں ہوا جائے، تو علیحدہ رہ والوں کے خلاف تحقیات کا پیدا ہوتا نظری ہو جاتا ہے۔ دوری کی وجہ سے ان کے بارے میں عجیب بوایات پیدا ہوتی ہیں، اور لوگ ان سے ملتے ہوئے کتراتے ہیں۔

خانہ بدوش لوگوں کی ایک روایت یہ بھی ہوتی ہے کہ ان کی کوئی جائداد نہیں ہوتی

ہے۔ خصوصیت سے روایق معاشروں میں گر خاندان ، جائداد اور کاروبار کا ہونا صاحب عرت لوگوں کے لئے ضروری ہو تا ہے۔ جو جماعت بھی ان روایات سے بغاوت کرتی ہو تا ہے معاشرے سے علیحدہ سمجھا جا تا ہے۔ اس جماعت کے لئے معاشی طور پر بھی مشکل ہو تا ہے کہ وہ اپنا گذارہ کیسے کرے؟ خانہ بدوش لوگوں کی دلیل سے ہوتی ہے کہ جائداد ، ملازمت ، اور مستقل رہائش ان کی آزادی کی راہ میں سب سے بری رکاوٹیں ہوتی ہیں اس لئے وہ ایسے چشے افتیار کرتے ہیں کہ جن کی ضرورت ہر جگہ ہو اور وہ اتنا کما سکیں کہ جو ان کے گذارے کے گئی ہو۔

اس نتاظر میں بچسوں کی تاریخ کو دیکھا جائے تو جیرت ہوتی ہے کہ ایک گردہ نے کس قدر مستقل مزابی کے ساتھ کسی ایک جگہ آباد ہونے سے انکار کیا، دنیادی آسائٹوں کو محکرایا، اور اپنی شاخت کو برقرار رکھتے ہوئے تمام مخصیتوں کے باوجود، جگہ جگہ دربدر ہونے کو ترجے دی۔

یہ ضرور ہے کہ جیسی ماریخ میں ہونے والی تبدیلی سے دور نہیں رہ سکے اور وہ اس سے متاثر ہوئے، گر اس کے باوجود آج ان کی علیحدہ شاخت ہے، اور اس لئے ماہر علم منوات کو اس گروہ سے دلچیں پیدا ہوئی کہ وہ کون سے محرکات تھے کہ جن کی وجہ سے انہوں نے خانہ بدوشی کو قبول کیا؟ اور کیوں اور دو سری جماعتوں کی طرح معاشروں میں تھل ملی نہیں گئے؟

بچسوں کی تاریخ اور نقافت میں یوں تو اب تک لاتعداد کتابیں لکھی گئی ہیں، گر ایک فی کتاب اس لحاظ سے اہم ہے کہ اس میں پرانی اور جدید شخیق کو شامل کر کے بچسوں کے بارے میں متعد حوالوں سے لکھا گیا ہے یہ کتاب مشہور جپسی ماہر اسکن فریزر کے بارے میں متعد حوالوں سے لکھا گیا ہے یہ کتاب مشہور جپسی ماہر اسکن فریزر کے Agnus Frasez کی ہے جس کا نام "وی جبسیز" ہے۔ اس کی پہلی اشاعت 1992ء میں ہوئی تھی، اور اس کے دو ایڈیشن 1993ء اور 1994ء میں شائع ہوئے۔ اسکن فریزر نے بہروں کی ابتداء اور خاص طور سے یورپ میں وہ کن کن مراحل سے گذرے ان پر سر

سل بحث کی ہے۔ اس تحقیق سے جہیوں کے بارے میں بہت سے نئے پہلو ابھرے ہیں مدجو دلچین کا باعث ہیں۔ محقین کی اکثریت اب اس بات پر متنق ہے کہ بچسوں کا وطن ہندوستان کی سرز بین ہے اور یہ یماں سے بجرت کر کے بورپ گئے۔ رہا ان کی ذات کا سوال تو کچے مورضین انہیں ڈوم ذات سے بتاتے ہیں کیونکہ موسیقی اور گانے بیں ان کو جو ممارت ہے اس کا تعلق اسی ذات کے لوگوں سے ہے۔ گر جمہی خود کو ڈوم جمہی کچلی ذات سے منسوب نہیں کرتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ ان کا تعلق کشریا' جان اور راجیوت ذاتوں سے ہے۔ اس سے یہ بات تو واضح ہوتی ہے کہ ذات پات کے سلم بی خود جمہی بھی متعقب ہیں اور خانہ بدو ٹی کے اوجود وہ ذات پات کی ادنی و اعلیٰ تفریق کو ذہن میں رکھتے ہیں۔ طالا تکہ جب ایک مرتبہ وہ ہندوستان کے ذات پات کی ادار معاشرے سے باہر نکل گئے تو پھر ذات پات کی تفریق بھی ایم نکل گئے تو پھر ذات پات کی تفریق بھی ایم نکل گئے تو پھر ذات پات کی تفریق بھی ایم نمیں رہی۔ گریہ انسان کی اندرونی خواہش ہے کہ وہ خود کو دو سرول کے تقریق بھی ایم نہیں رہی۔ گریہ انسان کی اندرونی خواہش ہے کہ وہ خود کو دو سرول کے مقابلہ میں برتر سمجے' لذا اعلیٰ ذات سے تعلق قائم رکھنا بھی اس کی علامت ہے۔

ہندوستان میں بیسوں کا تعلق بنجاروں سے ملتا ہے جو کہ سولہویں صدی عیسوی میں ابھرے' ان کا پیشہ خاص طور سے اجناس کی تجارت تھا' جو یہ ایک جگہ سے دو سری جگہ پلائی کرتے تھے۔ دو سرے پیٹوں کے لحاظ سے یہ لوہار' سنار' تماشہ کرنے والے' اور قسمت کا حال بتانے والے تھے۔ ہندوستان و پاکستان میں اب تک کئی ایسے قبائل ہیں کہ جو خانہ بروشی کو افتیار کئے ہوئے ہیں اور ایک جگہ مستقل رہائش افتیار نہیں کرتے ہیں۔ اب یہ اور پیٹوں کی جگہ وقتی طور پر محنت و مزدوری بھی کر لیتے ہیں۔

انہوں نے ہندوستان کب اور کیوں چھوڑا؟ اس کے بارے میں تاریخ خاموش ہے۔
اور یہ سوال بھی اہم ہے کہ کیا ایک جماعت نے ہجرت کی' یا وقت کے ساتھ ساتھ تھوڑے
تھوڑے کر کے ہجرت کر گئے؟ ایک عام خیال یہ ہے کہ ان کے ابتدائی گروہوں نے چار
صدی قبل مسے میں ہندوستان چھوڑا' اور یہاں سے یہ ایران گئے۔

ان کے بارے میں ایک ایرانی مورخ حزو اصغمانی (وفات 950) کا یہ بیان ہے کہ ایران کے بادشاہ بسرام گور نے اپنی رعایا کو حکم دیا کہ وہ آدھے دن کام کرے اور آدھے دن موسیقی و شراب سے لطف اندوز ہو۔ ایک دن وہ ایک الی جماعت سے ملا کہ جس کے پاس شراب تو تھی کر وہ موسیقی سے ناواتف تھے۔ اس پر اس نے ہندوستان کے بادشاہ سے درخواست کی کہ وہ وہاں سے کچھ موسیقاروں کو بھیج دے۔ اس کے جواب میں اس

نے بارہ سو موسیقاروں کو بھیج دیا کہ جو پورے ایران میں بھیل گئے۔ ایران میں یہ لوگ ذوت یا نظ (جاٹ) کملاتے تھے۔

فردوی کے شاہنامہ میں بھی اس سے ملتی جلتی کمانی ہے کہ ہندوستان سے جو موسیقار آئے انہوں نے آئیٹ سال کے اندر اندر اپنے حصہ کا غلہ کھا لیا' اس پر بادشاہ نے سزا کے طور پر ان سے کما کہ وہ گھوم پھر کر اور گانا گا کر اپنی روزی کمائیں۔ اس کے بعد سے خانہ بدوشی ان کی زندگی کا حصہ ہوگئی۔

اس خانہ بدوشی کی وجہ سے وہ آبادی اور شروں اور جنگلوں ور انوں اور بیابانوں میں رہے اور ایابانوں میں رہے اور لوگوں کے مقابلہ میں ان کی دوسی کوں جمیر بول اور دوسرے جنگلی جانوروں سے رہی۔ فطرت کے قریب رہنے کی وجہ سے وہ جرای بوٹیوں اور ان کے خواص سے بھی واقف ہوئے۔

ایران میں بہیوں کے لئے جو نام مشہور ہوئے وہ ذوت کولی اور لوری تھے۔ جب یہ ایران میں بہیوں کے لئے جو نام مشہور ہوئے وہ ذوت کولی اس کے بعد سے جمال ایران سے شام فلطین اور مصر میں گئے تو لوری نوری ہو گیا۔ اس کے بعد سے جمال جمال یہ گئے ان کے لئے وہاں کے مکول نے علیحدہ علیحدہ نام دے۔ فریزر نے ان کے بارے میں جو تجزیہ کیا ہے وہ دوسری جماعتوں فرقوں اور گروہوں

ے انہیں مختلف کر رہتا ہے۔ مثلاً ان کے بال کوئی فدہبی طبقہ نہیں ہے کوئی فدہبی کتاب نہیں ہے کہ جو ان کی اخلاقی قدروں کو متعین کرے۔ کوئی استاد اور راہنما نہیں ہے کہ جو ان کی اخلاقی قدروں کو متعین کرے۔ کوئی استاد اور راہنما نہیں ہے۔ بیشہ خانہ ان کی نبلی روایات کی محرانی کرے ان کی زبان کا کوئی ایک معیار نہیں ہے۔ بیشہ خانہ بدوشی اور گردش میں رہنے کی وجہ سے جمال جاتے ہیں وہاں کی زبان کے الفاظ ان کی زبان کی افاق ان کی نبلی وہاں کی زبان کے الفاظ ان کی زبان اس طرح سے ان کے کلچر کی شکل و شاہت بھی بدلتی رہتی ہے۔ خاص ان کا شہر ہے کہ واپس جانے کے لئے ان کی کوئی سرزمین نہیں 'ہندوستان سے انہیں کوئی لیے نبیں ہے کہ واپس جانے کے لئے ان کی کوئی سرزمین نہیں 'ہندوستان سے انہیں کوئی گئی نہیں ہے اور نہ بی وطن کے بارے میں ان کے ہاں نا سلیا ہے۔ یہ حال ان کا اریخ سے دلچی نہیں ہے۔ اور کی ایک جگہ سے تعلق نہیں 'اریخ سے دلچی کا ہے۔ کیونکہ بیشہ پھرتے رہنے ہیں۔ اور کی ایک جگہ سے تعلق نہیں 'اریخ سے دلچی کا ہے۔ کیونکہ بیشہ پھرتے رہنے ہیں۔ اور کی ایک جگہ سے تعلق نہیں 'اریخ سے دلچی کا ہے۔ کیونکہ بیشہ پھرتے رہنے ہیں۔ اور کی ایک جگہ سے تعلق نہیں 'اریخ سے دلچی کا ہے۔ کیونکہ بیشہ پھرتے رہنے ہیں۔ اور کی ایک جگہ سے تعلق نہیں 'اریخ سے دلچی کا ہے۔ کیونکہ بیشہ پھرتے رہنے ہیں۔ اور کی ایک جگہ سے تعلق نہیں 'اریخ سے دلچی کا ہے۔ کیونکہ بیشہ پھرتے رہنے ہیں۔ اور کی ایک جگہ سے تعلق نہیں 'اریک سے دلچی کا ہے۔ کیونکہ بیشہ پھرتے رہنے ہیں۔ اور کی ایک جگہ سے تعلق نہیں 'اریک ہے ایک کیا ہے۔

ں لئے یہ کی قوم یا سرزمین کی تاریخ کا حصہ بھی نہیں ہیں۔ نہ بی انہیں اپنی تاریخ سے وکی لگاؤ ہے اور نہ بی ماضی سے اپنا رشتہ بناتے ہیں۔ ان خصوصیات کی وجہ سے جہی روہ ایک ایسے کردار اور خصوصیات کا حامل ہے جو دوسروں کے ہاں نہیں ہیں۔

یورپ میں ان کا واظلہ باز اللینی سلطنت میں ہوا' یہ قطنطینہ اور تھرلیں میں گئے اور پھر یہاں سے بلقان اور یورپ میں۔ یورپ میں ان کا امیج یہ تھا کہ یہ سانپ' ریچھ' کتے پالنے والے' جادوگر اور قسمت کا حال بتانے والے ہیں۔ ان کی شکل و صورت' عادات' اور علیحدگی کی وجہ سے یورپ میں ان کے خلاف تعصب تھا اور عیسائی علماء لوگوں کو منع کرتے تھے کہ ان سے میل جول نہ رکھیں۔

جب یہ بلقان کی ریاستوں' مریبا' بلغاریہ' والاچیا' اور مولٹریا بیس آباد ہوئے تو اس زمانہ بیس یہ علاقے ترکوں کے تبضہ بیس آگئے۔ اس زمانہ بیس ان کے ساتھ غلاموں جیسا براؤ کیا جا یا تھا' مگر چونکہ یہ دستکار' اور ہنرمند تھے' اس لئے ان کی ضرورت بھی تھی اور کوشش کی جاتی تھی کہ انہیں وہاں رہنے پر مجبور کیا جائے۔

یماں سے ان کے پچھ گروہ جرمنی آئے۔ جرمنی میں غلطی سے انہیں مصر کا باشندہ سمجھا گیا اور ان کے بارے میں یہ مشہور ہوا کہ انہیں مصر سے اس لئے نکالا گیا کیونکہ انہوں نے عیمائی ندہب چھوڑ دیا تھا' اس کی سزا انہیں یہ دی گئی کہ وہ سات سال تک نُوارہ گردی کریں' اس کے بعد انہیں دوبارہ سے ندہب میں شامل کیا جائے گا۔

جرمنی میں کچھ اوگوں نے انہیں آثار سمجھا۔ ان کے کالے رنگ کی وجہ سے ان کے ساتھ تعصب بر آگیا۔ ان کے لباس' انداز' اور اطوار کی وجہ سے جرمنوں میں ان کے ظاف جذبات تھے اور انہیں اجبی سمجھتے ہوئے ان سے ملنے میں ایکچاتے تھے۔ جرمنوں نے ان کے لئے جو نام چتا وہ سیکوئین ہے (Zigeunee) اٹلی میں بھی ان کے بارے میں سے خیال تھا کہ یہ لوگ چور ایکے ہیں۔ اس لئے چرچ نے لوگوں کو منع کیا کہ ان سے میل جول نہ بھھائیں۔

اس وقت بورپ میں ایک ملک سے دو سرے ملک یا ایک شمر سے دو سرے شر جانے

کے لئے حکرانوں یا بوپ کے فرمانوں کی ضرورت ہوتی تھی کہ جو تحفظ فراہم کرتے تھے۔

اس لئے جیدوں نے بھی اپنے تحفظ کی خاطریہ خطوط حاصل کئے' ان میں سے اکثر خطوط

فرمان جعلی ہوتے تھے۔ قرون وسطنی میں' یورپ میں جعلی خرامین کی صنعت موجود تھی' اسر

لئے انہیں یہ آسانی سے مل جایا کرتے تھے۔ گر اس کے باوجود یورپ میں انہیں بڑک مشکلات کا سامنا کرنا بڑا۔ انہیں کی بھی ملک میں خوش آمدید نہیں کما گیا۔ مختلف شہود

ے نکالا کیا، مخلف ریاستوں میں ان کا داخلہ بند کر دیا گیا۔ ان کے بارے میں بورپ میں جو امیج تما وہ یہ تماکہ:

کالے رنگ کہ بل کانوں من بالیاں پننے والے ' عجیب و غریب لباس نیب تن کرنے والے ہیں قست کا حال بتانا 'اور ساتھ میں بھیک مانگن 'اگر موقع طے تو چوری بھی کر لینا ان کی عادات میں داخل تھا گھوڑوں کی تجارت کرنا 'اوزار بنانا 'اور علاج کرنا 'ان کے پیشے تھے۔ اس کے علاوہ رقص و موسیقی سے انہیں بے انتا شغف تھا۔

فررزر نے اس بات کی جانب نشان دبی کی ہے کہ یورپ کی حکومتوں کی ہے پالیسی متی کہ آوارہ گردوں اور خانہ بدوشوں کو ایک جگہ آباد کیا جائے آگہ وہ مغید شہری بن کر کی کام آ سکیں کیونکہ خانہ بدوشی کی زندگی جس نہ تو ان کے پاس گر ہو آ تھا' نہ دولت اور جانداد۔ ان کی ضروریات ائتمائی محدود ہوتی تھیں جن جس سواری کے لئے گاڑی اور کھانا و سونا' جب انہوں نے ان ملکوں کے قانون کے تحت آنے سے انکار کیا اور ایک جگہ آباد ہو کر معاشرے کے لئے ورک فورس نہیں بن سکے تو ان پر سختیاں کی گئیں' انہیں جیلوں میں رکھا گیا' پھانی کی سزائیں دی گئیں۔ جمازوں میں بطور غلام بھیجا گیا ایسین اور پر تگال نے رکھا گیا' پھانی کی سزائیں دی گئیں۔ جمازوں میں بطور غلام بھیجا گیا ایسین اور پر تگال نے انہیں زیردسی اپنی افریق اور جنوبی امرکی کالونیوں میں بھیج دیا۔

ان ظالمانہ قوانین اور نختیوں کے باوجود کی گروہ کا باتی رہ جانا اس بات کی علامت ہے کہ اس میں اپنی بقا کی جنگ لڑنے کے زبردست جذبات موجود تھے۔ النذا اس صورت حال میں انہوں نے جو راستے افقیار کئے وہ یہ تھے کہ الی جگہوں میں جایا جائے کہ جو اور لوگوں کے ناقابل پہنچ ہیں۔ جیسے پہاڑ اور جنگل۔ اور جرمنی کی ریاستوں کی سرحدیں اس خیال سے کہ لوگوں کی نظروں میں نہ آئیں' انہوں نے خود کو چھوٹے چھوٹے گروپوں میں تقسیم کر لیا اور جب موقع ملا تو آئیں میں مل گئے تاکہ خود کی حفاظت کر سکیں۔

بہروں کے بارے میں جمال یہ تعقبات تھے ویں دوسری طرف لوگ ان کے ہنر وست کاری اور موسیقی و رقص سے فائدہ مجی اٹھاتے تھے۔ یہ گھوٹے پھرتے گاؤں گاؤں جاتے تھے اور گاؤں دالوں کو اشیاء فروخت کرتے تھے ان کے اوزاروں کی مرمت کرتے اور گاؤں دالوں کو اشیاء فروخت کرتے تھے ان کے اوزاروں کی موادر بناتے اور نئے آلات بنا کر پانسیں دیتے تھے۔ یہ باہر کی خبریں سنا کر ان کی محفلوں کو جاندار بناتے تھے۔ یہ باہر کی خبریں سنا کر ان کی موسیق کے میلے لگ

جاتے اور لوگوں کو سستی تفریح میسر آ جاتی تھی' بھیوں کی ایک خصوصیت یہ بھی رہی ہے کہ انہوں ہے ہر دور اور زمانہ میں اپنے ہمر اور دست کاری کو باقی رکھا اور اسے اپنی روزی کا ذریعہ بنائے رکھا۔

بیسویں صدی میں جب گوبین اور چبرلین نے نسل کے بارے میں اپنے نظریات دئے اور بورپ میں نسل پر سی کو فروغ دیا تو اس کا شکار ایک بار پھر جبی بھی ہوئے۔ اس زمانہ میں ایک بار پھر بورٹی مکوں نے اس بات کی کوشش کی کہ ان کی خانہ بدوثی کو ختم کر کے انہیں مستقل طور پر آباد کیا جائے۔ اس مقصد کے تحت سو گزرلینڈ کی حکومت نے یہ کیا کہ ان کے بچوں کو زبردستی اٹھا کر لے آئے اور ان کے نام بدل کر ان کی پرورش اور تعلیم کا بیروبست کیا۔ دوسرے بچسوں کو اس بات پر مجبور کیا کہ وہ اپنا نام رجشر کرائیں اور اپنی پاس شاختی کاغذات رکھیں۔ دوسروں مکوں نے بھی ان کی آوارہ گردی کو ختم کرنے کے باس شاختی کاغذات رکھیں۔ دوسروں مکوں نے بھی ان کی آوارہ گردی کو ختم کرنے کے طور پر ختم نہیں کر سکے۔

نازی دور حکومت میں بیسوں پر تحقیقات کے بعد یہ ابت کیا کہ وہ نملی طور پر کم تر '
کم ذہین' اور کم صلاحت کے حال ہیں' اس لئے ان کا وجود جرمن نسل کے لئے خطرہ
ہے۔ للذا نازیوں نے جمال یمودیوں کو عیس چیبرز میں جمیجا' وہاں جیسی بھی اس کا شکار
ہوئے۔ گر جیسوں کے پاس یمودیوں کی طرح پروپیگنڈا کرنے کی صلاحیت نہیں' اس لئے
ان کے ساتھ نازی دور میں جو کچھ ہوا' اے نظر انداز کر دیا گیا۔ جرمن حکومت نے
یمودیوں کی طرح نہ تو ان سے معانی مانگی اور نہ ہی انہیں جرمانہ کی رقم اوا کی۔

اگر اب حالات بدل گئے ہیں' بہیوں پر تحقیقات کے بعد لاتعداد کتابیں جھپ بھی ہیں' گر اس کے باوجود یورپ میں نملی طور پر ان کے ساتھ تعصب برتا جا رہا ہے۔ اگرچہ وقت کے ساتھ ساتھ ان کی زبان اور کلچر میں تبدیلی آگئی ہے۔ ان کی رومانی زبان ہر ملک میں وہاں کی زبان سے متاثر ہوئی ہے گر اب تک انہیں معاشرہ سے علیحدہ اور دو سرا سمجھا حاتا ہے۔

گر ناریخ میں جیدوں کا گروہ ایک ایسا گروہ ہے کہ جس نے دنیاوی لذتوں اور دنیاوی آسائٹوں پر بھی توجہ نمیں دی۔ انہوں نے جا کداد والت اور شرت کی بھی خواہش نمیں

ک نہ تو انہوں نے کمی ذہبی مربراہ کی راہنمائی کو تشلیم کیا۔ ان کی خوشی و مسرت اور زندگی اس میں ہے کہ وہ مسلسل حرکت اور گردش میں رہیں اور تمذیب و تمان سے دور فطرت کی تنائیوں میں رقص و موسیقی سے اپنی زندگی کو رکٹین کرتے رہیں۔ یہ مستقل مزاجی جو ان میں ہے تاریخ میں کی اور جماحت میں نظر نہیں آتی ہے۔

#### کیا ماضی ضروری ہے؟

تاریخ اور مامنی کا آپس میں محمرا رشتہ ہے کیونکہ مامنی نہ ہو تو تاریخ بھی نہ ہو۔ اس ماضی کے سرمایہ کو تاریخ نے نقطہ ہائے نظرے پیش کرتی رہتی ہے۔ تہمی یہ سرمایہ معاشرے کے لئے انتمائی اہم ہو جاتا ہے کہ جس کے سارے وہ زندہ رہتے ہیں او مجمی بیہ ان کے لئے ایک بوجھ بن جاتا ہے کہ جس سے چھٹکارا پانے کے لئے وہ جدوجمد کرتے ہیں۔ ماضی کے سرمانیہ کو کیوں اور کیوں کر استعال کیا جائے اس کا تعلق تاریخ نوایی پر ہوتا ہے۔ اگر تاریخ نولی حکرال طبقول کے مفاوات کے تحت لکھی جہاتی ہے تو یہ ماضی کی اس طرح سے تھکیل کرتی ہے کہ اس سے انہیں معاشرہ کو کنرول کرنے اور ان پر حکومت کرنے کا جواز مل جائے۔ یہ ان کے لئے ایک مثن اور مقصد کا تعین کرتی ہے اور انہیں اس بات کی اجازت دیتی ہے کہ اس کے حصول کے لئے لوگوں کا استحصال کریں ان بر تشدد کریں 'اور انہیں اپنے لئے استعال کریں۔ اس کی ایک مثال مارے سامنے اسرائیل كى ہے كہ جو اپنے ماضى كے سرمايد كے سمارے اپنے مقاصد كى يحكيل كے لئے تمام فاشك طریقوں کو اختیار کئے ہوئے ہے۔ انہوں نے ماضی میں ہونے والے مظالم کی تاریخ کو اس طرح سے استعال کیا ہے کہ ان کے مظالم پر بولنے والے خاموش ہو جاتے ہیں۔ اس ماضی کے سمارے وہ فلسطین کی سرز مین پر قبضہ کئے ہوئے ہیں' اور اس ماضی کے سمارے انہوں نے اپنی توسیع پندی اور امپیریل ازم کو جائز قرار دیدیا ہے۔ اپنے ماضی کی تشکیل کے لئے وہ آثار قدیمہ کی دریانتوں سے بھی سارا لے رہے ہیں۔ اور ارض فلطین پر اپنے قبضہ کو برابر ثابت کر رہے ہیں۔ اس کے مقابلہ میں فلسطینیوں اور عربوں میں تاریخ کے علم کی کی ہے جس کی رو سے وہ دنیا کے سامنے اپنا مقدمہ موثر انداز میں پیش کرنے میں ناکام ہو گئے

انفرادی اور گردی شکل میں مجمی ماضی کے ایک حصہ کو تو قبول کیا جاتا ہے۔ اور

کچھ کو رد کر ویا جاتا ہے۔ اس کی ایک مثال جنبی افریقہ کی ہے۔ نیلن منڈیلا جب صدر بنا تو اس نے فورا جو بات کی وہ یہ کہ ماضی کو فراموش کر دینا چاہئے۔ اس کی دلیل صحیح ہے۔
کیونکہ متعقب اور نسل پرست سفید فام حکومت کے دوران وہاں کے لوگوں پر رنگ و نسل کی بنیاد پر جو مظالم ہوئے تھے' انہیں جس طرح سے ذلیل و خوار کیا گیا تھا' اگر اس کی یادیں باتی رہیں تو یہ تمخیاں اس قدر شدید ہیں' اور یہ زخم اس قدر گرے ہیں کہ سفید اور کالوں میں ان یادوں کے بعد اتحاد ناممکن ہے۔ اس لئے بھی سیای طور پر یہ بھی کما جاتا کے کہ ماضی کو دفن کر دو۔

یکی وجہ ہے کہ نو آبادیاتی دور کے خم ہونے کے بعد دنیا کی تاریخ میں ایک سے تصور کا اضافہ ہوا۔ یہ تصور تھا "نی قوم" کا۔ جو بھی ملک آزاد ہوئ انہوں نے اپ ماضی کو رد کرتے ہوئے یہ اعلان کیا کہ آج ہے ایک نی قوم پیدا ہوئی ہے۔ یہ نظریہ نو آبادیاتی ورش سے انکار کے بیجہ میں پیدا ہوا' اور اس کے تحت وہ اس تاریخ کو تسلیم کرنے ہے انکار کر رہ تھے کہ جس میں انہوں نے شکشیں کھائیں' ذلتیں برداشت کیں' اور غلای کے طور بر زعمہ رہے۔ اب اس بوجم کو آثار کر وہ نوجوانی کے جذبہ کے ساتھ ابتداء کرنا چاہتی تھیں۔

یہ نو آبادیاتی مکوں کے ماتھ ہی نہیں ہوا بلکہ جب مصطفیٰ کمال ا تاترک نے تری سے ظافت کا خاتمہ کر دیا تو اس نے بھی عثانی خلافت کے ماضی سے چھٹکارا پاتے ہوئے تری کو ایک نئی قوم کما نیا ترکی کہ جو ایک نئے جذبہ کے ساتھ دوبارہ سے پیدا ہوا ہے اور ایک نئ زندگی کے ساتھ آگے برھنا چاہتا ہے۔

جب امریکہ کی دریافت ہوئی ہے تو یمال پر ایک بری تعداد ان فرقوں ' جماعتوں اور گرد پوں کی تھی کہ اپنے اپنے ملکوں میں نہ ہی ' نلی ' یا لسانی بنیادوں پر ستائے گئے تھے ' اس لئے امریکہ میں وہ ماضی کو پیچے چھوڑ کر مستقبل کی خلاش میں گئے تھے۔ ان کے لئے امریکہ جانے کے بعد سے آریخ نئے سرے سے شروع ہوئی تھی ' وہ پرانی یادوں کو بھولتا چاہیے تھے کیونکہ اس میں ان کے لئے سوائے رنج و اندوہ کے اور پچھ نمیں تھا۔ ان کے لئے سوائے رنج و اندوہ کے اور پچھ نمیں تھا۔ ان کے لئے سے دنیا کی نئی ابتداء تھی ' ایک ایس دنیا کہ جو پرانی کے مقابلہ میں معصوم ' گناہوں سے پاک ' اور آن کی نئی ابتداء تھی ' ایک دنیا کدگی و گناہوں کے بوجھ سے دنی ہوئی اپنی تازگی اور خوبصورتی کو کھو

چک تھی۔ ان کی یہ ابتداء الی بی تھی کہ جیسے نوزائدہ بچہ ہو کہ جس کا مامنی سے کوئی تعلق ند ہو اور جو صرف آگے کی جانب دیکتا ہو۔ ب

چنانچہ یمال ہر جیے جیے لوگ ہجرت کر کے آتے رہے' وہ اس سرزمین پر قدم رکھتے بی این ماضی کو فراموش کر دیتے تھے 'نوجوان ہول یا بوارھے 'ان کے لئے اب متعتبل زیادہ اہم تھا۔ اس کا ایک فائدہ یہ ہوا کہ ماضی کو فراموش کر کے جب انہوں نے مستنتل کے لئے جدوجمد کی تو ان میں نئی توانائی اور جذبہ آگیا اور ای جذبہ کے تحت انہوں نے نے امرکی معاشرے کی تھکیل ک۔ لیکن اس تھکیل نو کے جذبہ میں انہوں نے امریکہ کے قدیم باشندول اور ان کی تاریخ کو نیست و تابود کر دیا۔ کئی امریکی قبائل کا اس طرح سے قبل عام کیا کہ آج ان کا وجود بھی نہیں ہے۔ ایک نئی تاریخ کو بنانے میں انہوں نے وہاں کے باشندول کے تمام آثار منا دئے تاکہ ان کے رائے میں کوئی رکاوٹ نہیں آئے۔ آج ہی امر کی قدیم باشندے نمونہ کے طور پر "ریزرویش" میں رہتے ہیں ' ماکہ ماہر علم بشریات کو ان کے مطالعہ کا موقعہ مل سکے۔ اس طرح بد میوزیم میں رکھے ہوئے نمائش نمونے ہیں۔ امريكه مين جن افريقيون كو غلام بناكر لايا كيا اور انهين جس حالت مين ركها كيا اس میں انہیں اپنے مامنی کا کوئی شعور نہیں تھا' اگر کوئی شعور تھا کہ وہ جو کہ سفید مالکوں نے انہیں ریا۔ وہ یہ تھا کہ افریقہ تہذیب سے عاری براعظم ہے کہ جمال وحثی و غیر متدن لوگ رہتے ہیں۔ جن کی کوئی ثقافت نہیں' قدریں نہیں' کوئی قدیم آثار نہیں' اور جو انمانیت سے بہت دور ہیں۔ اس وجہ سے یہ کالے غلام اس پر خوش تھے کہ انہیں اس ماحول سے نکال کر ممذب اور متدن ماحول میں لے آیا کیا ہے کہ جمال وہ اعلیٰ ثقافت میں رہ رہے ہیں۔ ایک عرصہ تک یہ امرکی کالے باشدے اس نظریہ سے متاثر رہے۔ مرجیے جیے ان میں تعلیم آتی گئی' شعور برمعتا کیا۔ اس طرح سے ان میں اپنی مامنی کی تلاش اور جبتو کا شوق ابھرنا رہا۔ جب ووسری جنگ عظیم کے بعد نے افریق ملک آزاد ہوئے اور انہوں نے اپنی ابمیت کو منوایا تو اس سے ان امرکی کالوں میں ایک نیا جذبہ پیدا ہوا اور انہیں اپنے مامنی سے شرم کی بجائے فخر پیدا ہوا' یمی وہ جذبہ تھا کہ جس نے اکس بیلی سے "رونس" نامی مشور ناول لکموایا۔ اب اس وقت ان میں اینے افریق ہونے کی شاخت برحتی جا ربی ہے اور وہ اپنے ماضی کی مرد سے اپنے حقوق کے لئے عدوجمد کر رہے ہیں۔ جو ملک نے نے آزاد ہوئے اور جمال سیاسی استحکام نمیں ہے۔ ان ملکوں میں ہر آنے والی حکومت سخومت سخوی ماضی " کو اپنے لئے استعال کرتی ہے۔ وہ فورا ماضی کی حکومت کو الزامات دے کر' اس کی بدعوانیوں کا ذکر کر کے' نے دور کی ابتداء کرنی چاہتی ہے۔ عام طور سے لوگوں سے یمی کما جاتا ہے کہ ماضی کو فراموش کر کے بئی ابتداء کرنی چاہئے۔ یا ماضی میں جو کچھ ہوا اب اسے نمیں دہرایا جائے گا۔ اس دلیل کو بار بار ہر حکومت دہراتی ہے اور سخوی ماضی " کے سارے اپنی حکومت کی زندگی کو طول دیا چاہتی ہے۔ ماضی کے اس استعال کو دیکھتے ہوئے کی نے ہماکہ ماضی کو ہوتا ہی نمیں چاہئے۔

建二二角化

## تاریخ کیوں ختم ہو رہی ہے؟

پاکتان کے تعلی اداروں میں تاریخ کا مضمون اپنی دلچیں اور افادے کو بیٹا ہے۔
اس وقت کراچی سے لے کر پٹاور تک یونیورسٹیوں اور کالجوں میں کوئی نام مشکل سے زہن میں آتا ہے کہ جس نے تاریخ میں تختیقی کام کیا ہو۔ تاریخ پڑھانے والے استاد تو ہیں گر مورخ نہیں ہیں۔ کیا پاکتان جیے ملک کے لئے جو 1947ء میں وجود میں آیا' اس کے لئے تاریخ کی مرورت نہیں تھی؟ اور اگر یہ مرورت تھی تو اس کو پورا کیوں نہیں کیا گیا۔ تقلیم کی مرورت نہیں تھی؟ اور اگر یہ مرورت تھی تو اس کو پورا کیوں نہیں کیا گیا۔ تقلیم کے بعد ہارے حصہ میں جو مور خین آئے ان میں سے اکثر تو وہ تھے کہ جو ہجرت کر کے میاں آئے تھے۔ ان بی لوگوں نے پاکتان کی نئی یونیورسٹیوں میں تاریخ کے شعبہ قائم کے۔ پنجاب یونیورش جو کہ پاکتان کی سب سے قدیم یونیورش ہے اس کے تاریخ کے شعبہ سے جو ہمور کی ایسے مشہور شعبہ سے جو ہمور یا غیر مسلم سے وہ سب چلے گئے' ان کی جگہ لینے والے کوئی ایسے مشہور شعبہ سے جو ہمور یا غیر مسلم میں اضافہ کرتے۔

پاکتان کے تعلیم اواروں میں تاریخ کا نصاب اور شخیق ہو علیمہ علیمہ شجے رہے ہیں۔ تاریخ کے نصاب میں کی شم کی اہم تبدیلی نہیں کی گئی اور وہی نصاب برقرار رہا کہ جو تقتیم سے پہلے پڑھایا جا تا تھا اس نصاب کی خصوصیت سے تھی کہ یہ سیاس تاریخ پر کھل طور پر انحصار کر تا تھا۔ ساتی ' نقافی' اور معاثی تاریخ کو بہت کم ابمیت وی جاتی تھی۔ نصاب میں جن کتابوں کو رکھا گیا تھا وہ بھی اس طرح سے رہیں۔ ایک اور اہم بات سے تھی کہ ایم۔ اس طرح سے رہیں۔ ایک اور اہم بات سے تھی کہ ایم۔ اس طرح سے میں پڑھایا جا تا تھا۔ مثلاً سلطنت اور مثل ایم۔ اس علم ناواقف رہتا تھا۔ جھے یاد ہے کہ ایم۔ اس میں بیں دور کے ہم عصر مافذوں سے طالب علم ناواقف رہتا تھا۔ جھے یاد ہے کہ ایم۔ اس میں بین برشاد کی جمال گیر' سکیند کی جمال گیر' اور متروک کتابوں سے بڑھایا جا تا رہا۔

ان یوندرسٹیوں میں بھی کہ جمال ایم۔ اے میں تحقیقی مقالے لکھوائے جاتے ہے۔ طالب علموں کو ہم عمر ماخذوں کے بجائے ٹانوی ماخذوں سے کام چلانے کو کما جاتا تھا۔ اس لئے ہندوستان کی تاریخ کے طالب علموں کو نہ تو فارسی آتی تھی' اور نہ یہ اس قابل تھے کہ اس عمد کے ستونوں کو پڑھ کیس۔ یمی حال مسلم تاریخ کے طالب علموں کا تھا کہ جو عبی سے ناواقف تھے۔ یورپی ہمٹری میں تو جرمن' فرانسیں' یا ڈچ زبانوں کے جانے کا تو سوال میں پیدا نہیں ہوا۔ یمال بھی یورپ میں جو نئی تحقیق ہو رہی تھی' اور ان کے اگریزی میں ترجے ہو رہے تھے' اس سے اساتذہ اور طالب علم ناواقف رہے۔ ہمارے ہاں اب برطانیہ کی تاریخ میں فشرک ماؤتھ گیٹ اور کارٹر اینڈ میرسے پڑھائی جاتی ہے اور یورپ کی تاریخ میں فشر اب تک قابل احرام ہے۔

پاکتان کے کالجوں اور یو نیورسٹیوں میں جو نصاب ابتداء سے تھا' معمولی تبدیلیوں کے ساتھ وہ اب تک چلا آ رہا ہے اس کا نتیجہ یہ ہے کہ ایک استاد جو 20 سے 30 سال تک ایک بی چیز پڑھا آ رہتا ہے اور ایک بی قتم کی نصابی کتابیں پڑھا آ رہتا ہے' اس کی دلچپی مغمون سے ختم ہو جاتی ہے اور وہ سال بہ سال ایک بی قتم کے موضوعات کو دہرا آ ہے کہ جس میں نہ تو کوئی جذبہ ہو آ ہے' نہ روح' اور نہ لگن۔ اس کو اس سے کوئی دلچپی نمیں ہوتی ہے کہ وہ نئی شختیق کرے' نے سوالات اٹھائے' یا نے تجزئے کرے۔ نصاب کے اس مخمراؤ کی وجہ سے امتحان میں ایک بی قتم کے سوالات آتے ہیں۔ اس لئے ہمارے ہاں یہ فارمولا ہے کہ 5 سال کے امتحان کے پرچ دکھے لو' اور ان سے سوالات کا امتخاب کر لو۔ کوئکہ 15 یا 20 سوالات ہیں کہ جو ہر سال لوٹ پھیر کے آتے ہیں۔ مثلاً میں سلطنت اور کوئکہ 15 یا 20 سوالات ہیں کہ جو ہر سال لوٹ پھیر کے آتے ہیں۔ مثلاً میں سلطنت اور مغلل دور کے بارے میں ان سوالات کا پیٹرن لکھتا ہوں۔

ہندوستان میں مسلمانوں کی حکومت کا اصل بانی کون تھا تطب الدین ایک یا استدمش؟ بلبن کا نظریہ بادشاہت اور انتظام سلطنت علاء الدین نظی کی اصلاحات محمد تعلق کے منصوب فیروز تعلق کی اصلاحات سکندر لودی کی فتوحات و انتظام سلطنت ایک یا دو سوال سلطان کے انتظام سلطنت پر بس۔

مغلول کے دور حکومت میں: باہر کے حملے کے وقت ہندوستان کی حالت ' توزک باہری'

جابوں کی غلطیان اکبر اور دین الی کراچوت پالیسی منصب داری نظام کورجهاں کی مخصیت و کردار شاہ جہال اور سنری دور اور نگ زیب اور بھائیوں کی خانہ جنگی۔ اور نگ زیب کی ندمجی پالیسی و کرو اور پھردو کی سوال انتظام سلطنت پر۔

چونکہ اب ان مضامین کو نظریاتی رنگ دیدیا گیا ہے۔ اس لئے شخ احمد سربندی اور شاہ ولی اللہ یر ضرور سوالات آتے ہیں۔

یمی صورت حال مسلم ہسٹری اور یورپین ہسٹری کی ہے۔ جب مستن پریچ بنا ہا ہے تو وہ بھی تین سال کے پرچوں کو سامنے رکھتا ہے اور چکھلے سال جو سوالات ہیں۔ انہیں چھوڑ کر ہاقی سوالات کو نقل کر رہتا ہے۔

اس نظام میں جب استاد کو بیہ سمولت مل جاتی ہے کہ اسے پڑھنا نہیں پڑے اور طالب علم کو آسانی سے امتحان پاس کرنے کا موقع مل جاتا ہے تو اس کی بھی دلچپی مزید مطالعہ کی نہیں رہتی ہے۔ اس وجہ سے تحقیق و جبتو کا جذبہ ختم ہو جاتا ہے کہ جو کمی بھی مضمون کی دلچپی کے لئے لازمی ہے۔

نساب کی اس کیمانیت کے ساتھ ساتھ مضمون کا نظریاتی ہونا ہمی اس کی ترقی کے معز ثابت ہوا۔ چوتکہ پاکتان کو ایک نظریاتی ملک قرار دیا گیا اس لئے آریخ کو اس ملک کی نظریاتی سرحدوں کی حفاظت کے لئے استعال کیا گیا مثل ابتداء میں دو قوی نظریہ کا بانی سرسید احمد خال کو قرار دیا گیا کہ جنہوں نے ہندو و مسلم قوموں کے فرق کو واضح کیا۔ گر بعد میں اس کی جڑوں کو اور دور تک لے جایا گیا اور اس کی ابتداء مخت احمد سرہندی کے شروع کی گئے۔ اکبر ایک ہندوستانی قوی نظریہ کا حای اور سیکوار خیالات کا تھا کو مخت احمد سرہندی کا مرہندی مسلم شاخت اور اسلام کی برتری کے حابی۔ ستم ظریقی یہ ہے کہ مخت احمد سرہندی کا یہ پہلو اور اس کی دلیل ابوالکلام آزاد کے "تذکرے" سے لی گئی ہے جو کہ خود آگے چل کر ہندی قومیت کے نتیب ہے۔

پاکتان کی تحریک کو جن شخصیات پر رکھا گیا ہے ان کے بارے ہیں خالفت کرنا' ان کے بارے ہیں خالفت کرنا' ان کے تاریخی کردار پر تقید کرنا قانونا یا روایتا ممنوع ہے۔ اس کا تجربہ اکثر مجمعے طالب علموں کو پڑھاتے ہوئے ہوا۔ جبکہ طالب علم فورا یہ کتے تھے کہ اگر انہوں نے سرکاری نقط نظر کے طاف پچھ لکھا تو وہ فیل ہو جائیں گے۔ ان کے اس ڈر کا ثبوت ان طالب علموں کے فیل

ہونے سے ہوا کہ جنہوں نے اپنی آزادانہ رائے دی۔ الذا اکثر یہ روبیہ طالب علموں اور استادوں میں منافقانہ روبیہ کو پیدا کرنا ہے کہ ان کی اپنی جو رائے ہوتی ہے اس کا اظمار کرتے ہوئے وہ ڈرتے ہیں۔

موجودہ زمانے میں کہ جب تاریخ کو کئی نقطہ ہائے نظرے لکھا جا رہا ہے اور اس کو مختلف پہلوؤل سے دیکھا جا رہا ہے اس وقت اس موضوع کو ایک بی نظریہ میں قید کرنا' اس مضمون کی موت ہے۔ اور یکی تاریخ کے ساتھ اس وقت پاکتان میں ہو رہا ہے۔

نساب کے بعد دو سرا پہلو تاریخی شخین کا ہے۔ ایم۔ اے۔ ایم فل اور پی ایک ڈی گئیں تو قرکری کے حصول کے لئے ہوتی ہے۔ اس کے بعد وہ شخین ہے کہ جو اساتذہ اپنے مضمون میں اپنے پروموش کے لئے کرتے ہیں اس کے بعد وہ محق آتے ہیں کہ جو اپنے شوق گن گئی یا کہ مقعد و نظریہ کی ترقی کے لئے کرتے ہیں۔ ان تمام تحقیقات میں اپنے شوق گن کی مقعد و نظریہ کی ترقی کے لئے کرتے ہیں۔ ان تمام تحقیق کے اکثر اہم چیز یہ ہے کہ وہ کون سے موضوعات ہیں کہ جن پر کام ہو رہا ہے۔ شخین کے اکثر موضوعات کا تعلق تحریک پاکتان ہے۔ ایک تو ہر صوبہ میں تحریک آزادی میں حصہ پر مقالات لکھے گئے جیے تحریک پاکتان میں صوبہ سرحد سندھ بلوچتان اور پنجاب کا حصہ بی موبوں کے بعد ضلوں اور شہوں کی باری آئی جیے ضلع لاڑکانہ کا تحریک آزادی میں حصہ اور جب ان پر کئی مقالات لکھے گئے تو شخصیات کا نمبر آیا۔ قدیم تاریخ پر جماں تک ججے ہوں یا دے کہ میں کیا۔ قرون وسطی کی تاریخ پر بھی دو یا چار مقالات لکھے گئے ہوں یا دے کئی میں کیا۔ قرون وسطی کی تاریخ پر بھی دو یا چار مقالات لکھے گئے ہوں

اس بات کی مجمی کوشش ہوئی کہ یہ ثابت کیا جائے کہ موجودہ پاکتان تاریخی لحاظ سے بھیشہ سے ہندوستان سے علیحدہ رہا ہے۔ اس کی جدا تاریخ ہے اور یہ مجمی کی ہندو خاندان کے ماتحت نہیں رہا۔ اس نظریہ میں اس وفت تک تو وشواری آ رہی تھی کہ جب تک مشرقی پاکتان کی علیحگ نے اس نظریہ کو درست ثابت کرنے میں پاکتان ساتھ میں تھا، مگر مشرقی پاکتان کی علیحگ نے اس نظریہ کو درست ثابت کرنے میں بڑی مدد دی۔ اور اب اس نظریہ کے حامیوں کو یہ موقع مل کیا ہے کہ وہ پاکتان کی تاریخ کو ہندوستان سے جدا کر کے ایران اور وسط ایشیا سے ملا دیں۔

اب رہے وہ لوگ کہ جو اپنے پروموش کے لئے تحقیق مقالے لکھتے ہیں و ان لوگوں کا مقصد تحقیق سے اور جس سے ان کی کا مقصد تحقیق سے زیادہ میں ہوتا ہے اسی چنز لکھیں جو چھپ جائے اور جس سے ان کی

حب الوطنی ابت ہو' الذا ان کے موضوعات میں بھی تحریک پاکتان کو زیادہ دخل ہو آ ہے۔
چونکہ باہر کے جرئل میں تو یہ مختیق مقالات چھپ نہیں سکتے اس لئے یہ یوندرش کے
جرنلو' یا مختلف رسالوں میں انہیں چھواتے ہیں۔ کچھ نے اس کا یہ حل نکالا کہ اپنا ہی ایک
جرنل نکال لیا۔ جب اس میں ضرورت کے مطابق مضامین چھاپ لئے تو پھر اسے بند کر
دیا۔

پاکتان کے وجود میں آنے کے کچھ عرصہ بعد ہی ایک پاکتان سٹاریکل سوسائٹی بنی تھی، جس کے تحت ایک جرتل بھی شائع ہوا کرتا تھا اور کچھ عرصہ اس کے سالانہ سیشن بھی ہوئ مگر جلد ہی یہ سوسائٹی ایک گروپ کے قبضہ میں آکر تھٹھر گئی۔ معین الحق اس کے جزل سیرٹری تھے۔ انہوں نے اس بات کی کوشش کی کہ اپنے دوستوں اور جمایتوں کو ممبر بنائمیں تاکہ ہرسال الکشن میں وہی فتخب ہوں۔ للذا یہ اس سوسائٹی کے جزل سیرٹری مرتے دم تک رہے۔ ان کے مرنے پر یہ سوسائٹی بھی ختم ہو گئی۔ اب یہ جرتل ہمدرد فاؤنڈیشن کے تحت چھپتا ہے۔

کئی بار اس کی کوشش بھی ہوئی کہ ہسٹری کاگرس کی بنیاد ڈالی جائے گر ایک آدھ سیشن کے علاوہ یہ کاگرس بھی نہیں چل سکی۔ ان ناکامیوں کے بعد اس کے احیاء کی کوششیں بھی ترک ہو گئیں۔

ایوب خال کے زمانہ میں اس بات کی کوشش کی گئی کہ "آریخ پاکستان" کے نام سے
پاکستان کی جامع آریخ لکھی جائے۔ چنانچہ اس موضوع پر تین جلدوں میں جو کتاب تیار
ہوئی اس کے جنرل ایڈیٹر اشتیاق حسین قربشی تھے اور اس کے لکھنے والوں میں اس وقت
کے تمام مشہور مورخین تھے۔ اس کتاب کو پڑھنے کے بعد ان مورخین کی عظیت' بدذوتی
اور تاریخ کے علم سے پوری ناوا قفیت' کھل کر سامنے آتی ہے۔ ان لوگوں نے بھی کہ جو
اپ مضمون کے ماہر تھے' بالکل ہو گس مضاطین لکھے ہیں۔ ایما معلوم ہوتا ہے کہ انہیں اس
نے کوئی دلچپی نہیں تھی بلکہ یہ ان سے زہرت کھائے گئے ہیں۔ بسرطال اس کتاب نے
یاکتان کے مورخین کا کھو کھلا ین دنیا کے سامنے ظاہر کر دیا ہے۔

. پاکستان میں ایسے محتقتین بھی ہیں کہ جن کی اس علم میں پوری تربیت نہیں ہے، تکر انہیں تاریخ سے شوق ہے اور اس شوق کی خاطر یہ لوگ اپنے طور سے جو بھی محنت ہو وہ كر كے تحقیق كرتے ہیں۔ ان لوگول میں جذبہ تو سچا ہے، مگر انہیں ابی تحقیق كو پیش كرنے كا سليقہ نہیں آتا ہے۔ ليكن بيد لوگ غنيمت ہيں كہ جو آاريخ كو سارا دے ہوئے ہیں۔

حال بی بی ایک نیا رجان پیدا ہوا ہے ، وہ یہ کہ ایے فائدان کے جس کے پاس بہت بیہ ہے۔ اپنے فائدان اور فائدان کے برگوں کو آاریخ بیں آکلی مقام ولانے کے لئے ، اپنے فائدان اور بزرگوں پر آاریخ کھوا رہے ہیں۔ اب چونکہ مورخوں کی زیروست کی ہے اس لئے یہ کام صحافی اور ادیب کر رہے ہیں اس بانہ سے انہیں کچے بیبہ کمانے کا موقع مل جاتا ہے۔ چونکہ اس قتم کی آریخیں تکھوانے کا مقصد بی یہ ہوتا ہے کہ ان کی تعریف و فل جاتا ہے۔ چونکہ اس قتم کی آریخیں تکھوانے کا مقصد بی یہ ہوتا ہے کہ ان کی تعریف و قصیف کی جائے ، فلذا قصیدوں پر بنی یہ کتابیں دو سرے تو کیا پڑھیں گے ، گر ان کے فائدان والے ضرور اس آریخ سے اپنے فائدان کی عظمت کا سرٹیقیٹ ضرور حاصل کر لیت بیں۔ آگر ان کے فائدان میں کوئی سیاستدال بھی ہو تو اسے تحریک آزادی کا نامور کار کن بیا کرپاکتان کی تفکیل میں ان کو بھی حصہ دار بنا دیا جاتا ہے۔

پاکتان میں اس "انٹی ہمٹری" رجھان کی کیا وجہ ہے؟ اس کا ایک جواب تو یہ ہے کہ جب تک آریخ کو بادشاہوں' حکمرانوں' اور شخصیتوں کی آریخ کے طور پر رکھا جائے گا اور اے معاشرہ کی جامع آریخ کے طور پیش نہیں کیا جائے گا اس وقت تک لوگوں کو آریخ سے کوئی دلچپی نہیں رہے گی۔

تاریخ کو ایک می نظ نظرے لکھنے کی وج سے بھی اس میں کیمانیت آ جاتی ہے۔ ایک ہی هم کے ولائل بار بار دئے جاتے ہیں۔ اس لئے اگر ایک می بات کو بار بار وہرایا جاتا رہے گاتو بھی تاریخ کی وکٹی باتی نہیں رہے گی۔

ایک اور اہم وجہ ہماری ماریخ سے نفرت کی ہہ بھی ہے کہ ہمارے حکران اس ملک کی ابتداء سے لے کر اب یک سازشوں' بدعواندوں اور جرائم میں مصوف ہے۔ الذا وہ نہیں چاہئے ہیں کہ ماریخ میں ان کے یہ مکروہ چرے آئیں۔ اورنگ زیب نے بھی اپی حکومت کے دس سال بعد درباری مورخ کے حمدہ کو ختم کر دیا تھا۔ اس کی بھی خواہش نہیں تھی کہ اس کے حمدے حکومت کے بارے میں آنے والی نسلوں کو پتہ چلے۔

اس کے بعد وہ مور خین اور اسکالرز ہیں کہ جو غیر مکی یو نیورسٹیوں میں ہاری تاریخ پر کام کر رہے ہیں۔ اول تو ان محتقین کے اپنے عزائم ہوتے ہیں اور ان میں سے اکثر اپنی

حکومتوں کو بین الاقوای تعلقات کے لئے اس مواد کو فراہم کرتے ہیں۔ یماں ان می موضوعات پر کام ہو تا ہے۔ پھر الل مغرب مشرق کو بیشہ سے اپنی آنکھ سے دیکھتے ہیں۔ اس میں نو آبادیاتی دور کی نعتیں اور مغربی مشرق کو بیشہ سے اپنی آنکھ سے دیکھتے ہیں۔ اس میں نو آبادیاتی دور کی نعتیں اور مغربی متذہب کے فوائد شامل ہوتے ہیں۔ للذا جب ہمارے ہاں اپنے تاریخی مرابیہ میں اضافہ نمیں ہو رہا ہے تو اس میں ان اسکالرزکی آبادی کو پڑھا جا دہا ہے اور انہیں پڑھ کر ہم اپنی تاریخ ہو ماضی پر کشرول کرتا ہے وہ حال پر اپنی اثر جماتی ہو تا ہے۔ للذا جس طرح سے ہم نے اپنی سیاست اور معیشت کو غیر ملکیوں کے حوالہ کر دیا ہے۔ ان المرح سے ہم نے اپنی سیاست وار معیشت کو غیر ملکیوں کے حوالہ کر دیا ہے۔ ان طرح سے ہماری تاریخ بھی ان کے ہاتھوں میں محفوظ ہے۔

آریخ کا موضوع ویے بھی کی نیمیب و فراز سے گذرا ہے۔ ایک وقت تھا کہ ادب اور آریخ کا آپس میں گرا رشتہ تھا اور مورخ جب واقعات کو بیان کر آتھا تو وہ اپنا زور بیان مرف کر رہتا تھا۔ جب تک اسلوب اور طرز تحریر اوبی نہ ہو اور بات کو جیجیدہ بنا کر نہ لکھا جائے کوئی اسے مورخ اور ادیب مانے پر تیار نہیں تھا۔ اس اسلوب اور طرز تحریر سے آرز کیا اور واقعات کو شادتوں کی بنیاد پر بیش کرنے کو مروری خیال کیا۔ لیکن جب آرزخ خود آزاد ہوئی تو اس کے بعلن سے اور کی علم آزاد موری خیال کیا۔ لیکن جب آرز خود آزاد ہوئی تو اس کے بعلن سے اور کی علم آزاد موری خیار ان علوم کی اپنی علیمہ شاخت کے بعد آرزخ کے لئے اور مشکل کام تھا کہ اب کون سے ایے موضوعات ڈھونڈ جا کیں' اور کون سے ایے موضوعات ڈھونڈ کے جا کیں اور گون کے ایک طریقوں کو افتیار کیا جائے کہ یہ اپنی علیمہ کی اور شاخت کو برقرار رکھ سکے۔

ای لئے تاریخ میں نے نے مکاتیب قریدا ہوئے تاریخ کے موضوع کو وسیع کیا گیا اور سب سے برو کرید کوشش کی گئی کہ تاریخ کو معاشرے اور اس کے عمل سے متعلق کیا جائے ہی وجہ ہے کہ تاریخ کا علم باقی رہا۔ اور اس دفت باقی رہے گا کہ جب تک اس کا رشتہ معاشرہ سے اور لوگوں سے رہے گا۔ ایک مشہور مورخ مارک بلوخ کا کمنا ہے کہ اگرچہ تاریخ میں داستانیں واقعات اور دیوالائی قصے تو پرانے ہو گئے مگر اس کے پاس تجریہ کرنے کی صلاحیتیں ایس جی کہ جو برابر بدلتی رہتی جی اور تاریخ کو نیا پیرابن پہناتی رہتی

لیکن ایک اور مورخ ج۔ ای بلمب (Plumb) کا کِمنا ہے کہ دنیا اس قدر تیزی کے ساتھ بدل ربی ہے کہ اس میں تاریخ کی کوئی اہمیت باقی نہیں ربی ہے۔ زراعتی اور کرشل معاشروں کے برعش منعتی معاشرے میں تاریخ کی کوئی ضرورت نہیں ہوتی ہے۔ اس میں لوگ مامنی سے زیادہ منتقبل کی جانب دیکھتے ہیں۔

یہ تبدیلیاں اور تیزی سے بدلتے حالات ناریؒ کے لئے ایک چیلتے ہیں۔ کیا ناریؒ اس سے عمدہ برآ ہو سکے گی یا یہ بھی ماضی کے اور بہت سے علوم کی طرح جن میں سح' جادو' کیمیا' علم نجوم و ستارہ شنای کی طرح بے وقعت ہو کر ختم ہو جائے گا؟

ماری کی زندگی ای میں ہے کہ یہ بھی بدلتے حالات کے تحت خود کو بدلتی رہے ماکہ یہ معاشرہ پر بوجم نمیں ہے اللہ اس کی راہمائی کرے۔

## ہم تاریخ سے کیول نہیں سکھتے؟

لغل بارث

#### تعارف

ہم تاریخ سے کیوں کچھ نمیں سکھتے؟ اس موال کا جواب دینے سے پہلے ہمیں یہ دیکھنا ہو گاکہ کیا تاریخ کے پاس ہمیں سکھانے کے لئے پچھ موجود ہے یا نمیں؟ اور اگر تاریخ کے پاس ماضی کے تجربات و واقعات ہیں کہ جن سے ہم پچھ سکھ کئے ہیں تو آخر کیا وجہ ہے کہ ہم ان سے نمیں سکھتے۔ یا یہ کہ ہم سکھتے تو ہیں۔ گروہ کہ جس کی ہمیں ضرورت ہے۔ وہ نمیں سکھتے کہ جو دو سرے خواہش کرتے ہیں۔ جمال تک تاریخ میں ماضی کے سرمایہ کا سوال ہے تو اس میں اس قدر وسعت اور ہو قلمونی ہے کہ اس میں ہر طبقہ اور ہر قار کے لوگوں کے لئے اس میں ہر طبقہ اور ہر قار کے لوگوں کے لئے سکھنے کا مواد موجود ہے۔ مسئلہ یہ ہے کہ بعض او قات سکھنے کا معیار کامیابی و ناکای کے لئے سکھنے کا معیار کامیابی و ناکای سے لگایا جاتا ہے۔ یہ تو ہم نمیں کہ سکتے کہ تاریخ میں جو لوگ کامیاب ہوئے انہوں نے ماضی سے سکھا اور جو ناکام ہوئے وہ اس لئے کہ انہوں نے تاریخ سے پچھ سکھنے کی کوشش نمیں کی' اور یہ کمنا بھی مشکل ہے کہ کامیابی و ناکای کا تعلق ماضی کے واقعات سے ہوتا ہو نامن کی واقعات سے ہوتا ہو نامنہ طال کے طالت سے۔

ہم آریخ سے کچھ نمیں سکھتے۔ یہ جملہ اکثر اوقات ہم اس وقت کتے ہیں کہ جب ہم کی بران سے دوجار ہوتے ہیں یا کی المیہ کا سامنا کرتے ہیں۔ اس وقت جب ہم گزرے ہوئے حالات کا تجزیہ کرتے ہیں۔ تو نہ صرف ہماری غلطیاں سامنے آتی ہیں بلکہ آریخ سے بہت سے ایسے واقعات بھی ذہن میں آتے ہیں کہ جو حال سے مشابہت رکھتے ہیں' اکثر بعد یں پچھتایا جاتا ہے کہ ان غلطیوں کا تدارک اس وقت ہی کیوں نہ کر لیا گیا کیا اس کی وجہ ہماری تاریخ سے ناوا قنیت ہے یا ہمارا جموٹا اعتاد کہ ہم یہ سیجھتے ہیں کہ ہم وہ غلطیاں شیں دہرائیں گے کہ جو ہم سے پہلے والے کر چکے ہیں۔

میرا خیال ہے کہ لوگ آرخ سے سکھتے ہیں گر وہ صرف وہ باتیں سکھنا چاہتے ہیں کہ جن سے ان کے مفاوات کا تحفظ ہو سکے۔ ایک آمر آرخ سے سکھتا ہے کہ وہ کس طرح موثر انداز ہیں عوامی قوت کو وبائے۔ وہ غلطیاں نہ وہرائے کہ جو اس سے پہلے والوں نے کی تعییں۔ ایڈا رسانی وہشت انگیزی اور جرکی روایات کو مختی کے ساتھ نافذ کیا جاتا ہے۔ ہٹر مسولینی یا نچولین کی سوانح عموال ان کے مطالعہ ہیں رہتی ہیں کہ کس طرح سے انہوں نے مطالعہ تحریکوں کو ختم کیا۔ اپنے فوجی جزلوں پر قابو پایا۔ اور پروپیگنڈے کے ذریعہ اپنی مختلف تحریکوں کو متبول بنانے کی کوشش کی۔ یہ ان سوانح عمریوں سے یہ نہیں سکھتے کہ ان کا مختصیتوں کو متبول بنانے کی کوشش کی۔ یہ ان سوانح عمریوں سے یہ نہیں سکھتے کہ ان کا انجام وہی ہوتا ہے جو ان سے پہلے والوں کا ہوا گر ان میں سے ہر آمریکی سمجھتا ہے کہ وہ بالکل محفوظ اور مشکم ہے۔

اس طرح تاریخ تمام طبقوں کے لئے مواد فراہم کرتی ہے' ان کے لئے بھی کہ جو غیر جمہوری طریقوں سے افتدار پر قابض ہوتے ہیں اور پھراس افتدار کو بیشہ برقرار رکھنا چاہتے ہیں۔ اور جرکے خلاف جدوجمد کرتے ہیں۔ اور جرکے خلاف جدوجمد کرتے ہیں۔ تاریخ انہیں حوصلہ دبتی ہے کہ وقت ان کے ساتھ ہے۔ ظلم واذیت کے مایوس کن حالات میں تاریخ ان کی راہنمائی کرتی ہے اور وہ ہر بار ایک نی توانائی کے ساتھ ظلم کا مقابلہ کرتے ہیں۔ یمال تک جرکا نظام خشہ ہو کر گر جاتا ہے اور ان کے آگے مھنے نیک مقابلہ کرتے ہیں۔ یمال تک جرکا نظام خشہ ہو کر گر جاتا ہے اور ان کے آگے کھنے نیک دیتا ہے۔ اس لئے تاریخ میں مایوی سے زیادہ امید کا پیغام ہے۔

اس کتاب کو پڑھنے کے بعد ہمیں اس پر غور کرنے کی ضرورت ہے کہ کیا جنگ ہمارے تمام مسائل کے حل ہے؟ ہندوستان کے مسلمانوں نے جو جنگی زاہنیت تاریخ سے ورث میں پائی ہے، کیا ان میں اتنی المیت اور ہمت ہے کہ وہ اسے بدل عیں؟ کیا ہم تاریخ سے کچھ سکھنے کا حوصلہ رکھتے ہیں؟ ہماری جنگ جو ذائیت نے ماضی میں ہمیں نقصانات کینجائے۔

كيا اس كے نتيجہ ميں ہم آم چل كر بھى نقصان نہيں اٹھائيں ك؟ ہميں سنجيدگى سے

اس تجزیه کی ضرورت ہے کہ ہم میں جنگجو یا نہ زانیت کیوں پیدا ہوئی؟ اس کے پس منظر میں ہماری بوری تاریخ ہے۔ مسلمان ہندوستان میں بطور فاتح کے داخل ہوئے اور جنگ و جدل اور قل و غارت کری سے یمال حکومت قائم کی۔ اس پورے عرصہ میں کہ جب تک وہ اقدار پر قابض رہے انہوں نے ہر مخالف کو فوجی طاقت و قوت سے کیل کر رکھ دیا۔ یک وجہ ہے کہ ہم ماکل کا حل گفت ثنید سے افہام تنیم سے اور بات چیت سے نہیں كرنا چاہجے يى وجہ ہے كہ بم ميں قوت برداشت بيدا نيس بوكى اور نہ بى كالف كو برداشت کرنے کا حوصلہ - ہر مخالف ہمیں اپنا وحمن نظر آیا ہے۔ اور ہر اختلاف رکھنے والے کو ہم غدار سجھتے ہیں۔ ہم شدت کے ساتھ اس کے خواہش مند ہیں کہ ہارے خیالات و نظریات میں میسانیت مو اختلاف نه مو- انتها پندی ماری ذمینت کو تفکیل کرتی ہے اور دہشت کے ذریعہ ہم ہر متفاد خالف چیز کو مس نس کر دینا چاہتے ہیں۔ جنگ جو یا نہ وانیت کے یہ وہ اثرات ہیں کہ جو ہماری شخصیت کی تشکیل کرتے ہیں اور یہ اس لئے کہ اریخ میں ہم نے جنگوں کو ہمیشہ استحصان کی نظروں سے دیکھا ہے۔ ہم نے بمادری اور شجاعت اس کو سمجا ہے کہ کس نے کتنے وشمنوں کو قتل کیا۔ اور خون ریزی میں کون سب سے آجے بردھا ہوا تھا۔ دشمنوں کی کھورٹریوں کے میناروں میں ہم نے اپنی عظمت و برائی ومویدی ، ہم نے ان لوگوں کو اپنا ہیرو بنایا کہ جنہوں نے زیادہ سے زیادہ خون ریزی اور لوث ماري متى- جارے ميروزي فرست ميں سياستدان عالم مفر ساينسدان اور اديب وشاعر نظرنہیں آتے۔

جنگ جو یا نہ ذائیت کی ہے جڑیں ہاری تاریخ میں بڑی گری ہیں۔ اس کے پس منظر میں عربوں ، ایرانیوں اور ترکوں کی سامراجی اور توسیع پندی کی جنگیں ہیں۔ یہ جنگیں اس قدر ہاری روزمرہ کی زندگی کا حصہ بن گئیں کہ ہاری زبان میں استعال ہونے والے الفاظ ، محاورے اور کماوتیں بھی اس جنگ جو یا نہ ذائیت کو ظاہر کرتی ہیں۔ محبت کی باتیں بھی جنگ ساز و سامان اور اسلحہ کی زبان میں ہونے گئیں۔ محبوب کی نگاہیں تیم بن گئیں۔ اس کی اروکی کمان اس کی نظریں نشر و تکوار۔ اور جب وہ اوھر اوھر نظریں ڈاتا تو ہر طرفِ میدان جنگ کا ساں نظر آتا کمیں عمل ہوئے لوگ ہوتے اور کمیں شم جان و بہل۔ جب بات یہاں تک ہو جائے کہ محبوب بھی ہتھیار بند ہو جائے۔ تو اس کے بعد جنگ قابل فخر

اور باعث عزت ہو جاتی ہے۔ اس کے بعد اسے کامیابی و ناکای کی شکل میں نہیں دیکھا جاتا بلکہ جنگ کو صرف جنگ سمجھا جاتا ہے۔

یہ جنگ جو یا نہ ذائیت اریخی ورث کے طور پر ہماری مخصیت کا ایک حصہ بی ہوئی ہے۔ آپ اخبار پڑھ لیجے اور اس کی سرخی سے اس زائیت کا اندازہ لگا لیجے۔۔۔ کیل ریا جائے گا۔۔۔ ختم کر ریا جائے گا۔۔۔ نبٹ لیس گے۔۔۔ وغیرہ ' یہ جملے صرف وشمنوں کے لئے بی ہوتے ہیں۔

پاکتان بنے کے بعد اس جنگی ذائیت کو اور فروغ طائ ہندوستان سے ہم نے دو بری جنگیں اور نہ کی اور نہ کی اور نہ کی ان جنگیں اور نہ کی ان جنگوں کی آریخ کو سیمنے کی کوشش نہیں کی اور نہ کی ان جنگوں کی آریخ کو سیانی و صدافت سے لکھ کر اپنی کمزوریوں کو تسلیم کیا۔ بلکہ اپنی ناکامیوں کا ذمہ دار دو سروں کو تممرا کر خود ہر الزام سے آزاد ہو گئے۔ ظاہر ہے کہ ہمارے حکراں طبقوں کے لئے یہ جنگ جو یا نہ زائیت بری مفید ہے 'جنگ کے جذبات کو اس قدر شدت سے پیدا کرتے اور انہیں ابھارتے ہیں کہ لوگ اپنے دکھ ورد اور محرومیوں کو بھول جاتے ہیں اور جمالت کو قبول کر لیتے ہیں۔

تاریخ تو ہمیں سکھانے کو تیار ہے۔ گرکیا اس سے حکرال طبقے وہ کیکس کے کہ جو ان کے مفادات کے فلاف ہے؟ تاریخ یہ سکھاتی ہے کہ جو قوم خود اپنا وفاع کرنے کے قابل نہ ہو اسے کوئی فوج' اسلحہ اور ہتھیاروں کے انبار تباق سے نہیں بچا کئے۔ قوم اس وقت اپنا وفاع کرے گی جب معاشرہ اس کی بنیادی ضرور تیں پوری کرے گا۔ اسے تعلیم دے گا اور اس کی مادی ضرور تیں پوری کرے گا' درنہ معاشرہ ٹوٹ بچوٹ کا شکار ہو کر طبقوں اور گروہوں میں بٹ جائے گا۔ اور حکراں طبقے تنا و اکیلے رہ جائیں گے۔ جب عوام اور حکراں طبقوں میں فاصلے برجہ جائیں تو پھر اکیلے یہ اپنا تحفظ نہیں کر سکتے۔ فوج اگر عوای ادارہ نہیں رہے' اور مراعاتی طبقہ بن جائے یہ تنا ملک و معاشرہ کا وفاع نہیں کر سکتا ہے۔ ادارہ نہیں رہے' اور مراعاتی طبقہ بن جائے یہ تنا ملک و معاشرہ کا وفاع نہیں کر سکتا ہے۔ تاریخ کے پاس وہ سارا مواد ہے کہ جس سے بہم سکھ سکتے ہیں۔ اس علم میں اتن المیت ہے کہ یہ ہمیں بہت بچھ سکھا سکتا ہے۔ گر سوال یہ ہے کہ کیا ہم اس سے سکھنا جائے ہیں؟

### پیش لفظ

جن خیالات کا میں یہاں پر اظمار کر رہا ہوں 'اگر ان کی کوئی ایمیت ہے تو اس کی دجہ میرے وہ ذاتی طالات ہیں کہ جن سے میں زندگی میں دوچار ہوا۔ معاشرے کی اکثریت کی طرح میں بھی اس پر مجبور ہوا کہ میں زندہ رہنے کے لئے پچھ کام کروں لیکن یہ میری خوش قدمتی بھی کہ میں نے اپنے روزگار کے ساتھ ساتھ اس بات کی کوشش کی کہ میں واقعات کی سپائی کو بیان کروں۔ بجائے اس کے کہ اس سپائی کو چھپاؤں۔ جیسا کہ بہت سے لوگ اپنی مرضی کے خلاف کرنے پر مجبور ہیں۔ یا ان کی ملازمت انہیں اس کام پر مجبور کرتی ہے۔

### تاریخ کی اہمیت

تاریخ انسان کے آگے کی جانب قدم برحانے اور اس کی غلطیوں کا ایک ریکارہ ہے۔ تاریخ ظاہر کرتی ہے کہ انسان کے قدم آستہ ہوتے ہیں اور ساتھ میں وہ غلطیاں بھی کرتا جا آ ہے، مراس کی غلطیاں تیزی سے سرزد ہوتی ہیں اور ان کی تعداد بھی زیادہ ہوتی ہے۔ تاریخ ہمیں وہ مواد فراہم کرتی ہے کہ جس سے ہم اپنے آباؤاجداد کی غلطیوں اور کو تاہیوں سے واقف ہوتے ہیں۔ چونکہ ہمیں اپن کم مانگی کا احساس ہے اس لئے ہم ووسرول کی غلطیوں پر انہیں قصوروار نہیں محمراتے۔ لیکن یہ ضرور ہونا چاہئے کہ اگر ہم خود کوئی غلطی کریں تو اس بر خود کو نہ صرف قصور وار ٹھمرائیں بلکہ اس کو سجھنے کی کوشش بھی کریں۔ یہ رجان عام طور سے پایا جاتا ہے کہ تاریخ کا علم ایک خاص علم ہے اور اس پر بولنے کا حق صرف مورخوں کو ہے۔ دیکھا جائے تو اس علم کو نہ سمجھنے کی یہ پہلی غلطی ہے۔ اگر غور کریں تو تاریخ وہ علم ہے جو دوسرے تمام علوم کی اصلاح کرتا ہے، یہ ایک ایبا علم ہے کہ جس کا دائرہ کار پھیلا ہوا ہے۔ اور اس میں زندگی کے تمام پہلو آ جاتے ہیں' تاریخ میں یہ بتاتی ہے کہ کس طرح اقوام نے بار بار ایک ہی طرح کی غلطیوں کو دہرایا ہے اور وہ غلطیاں آخر کون سی تھیں؟ تاریخ کا یہ پہلو اس طرح سے ہاری تعلیم کو ایک اہم عضر دیتا ہے کہ ہم اگر چاہیں تو اس سے کچھ سکھ سکیں خصوصیت سے ان لوگوں کے لئے کہ جو خود کو عملی آدمی سمجھ کر "نظریہ ساز لوگوں سے متاز کرتے ہیں۔ جرمنی کے چانسار نے بوا طخر بمرا جملہ کما ہے "وہ بیو قوف ہیں کہ جو کتے ہیں کہ وہ اپنے تجربوں سے سکھتے ہیں' میں تو وو سرول کے تجربات سے سیق حاصل کرتا ہوں" تاریخ کا مطالعہ ہمیں اس کے مواقع فراہم كرنا ہے كريم دوسرول كے تجربول سے سيكسين كيونك نارئ ميں ايك لامحدود وسيج انساني تجربہ ہو تا ہے جو کہ انفرادی تجربہ سے زیادہ پھیلا ہوا اور مختلف اقسام کا ہو تا ہے۔

# تاریخ کیا دریافت کرتی ہے؟

زمانہ حال میں انسان ذاتی تجربہ ہے جب واقعات ہوتے ہوئے اور انہیں بنتے ہوئے ورکھتا ہے تو اس ہے اسے جو شعور ملتا ہے اس کی روشی میں وہ ماضی میں ہونے والے واقعات اور ان کی ایمیت کو سجھ سکتا ہے۔ یہ میری خوش قسمتی ہے کہ میں نے پچھ تعوثری بہت تاریخ کو بنتے ہوئے دیکھا ہے 'آگرچہ میں ان واقعات سے دور تھا۔ گرمیں نے ان کا مطابعہ کیا اور بہت سارے واقعات کو اپنے سانے ہوتا ہوا دیکھا۔ اس تجربہ نے بچھے یہ سکھلایا کہ واقعات کے ہونے میں اکثر حادثاتی عضر بہت زیادہ ہوتا ہے۔ وہ واقعات کہ جنوں نے آریخی عمل کو سب سے زیادہ متاثر کیا ہے آکثر آئے کے وقت میں ہوئے ہیں۔ جنوں نے آریخی عمل کو سب سے زیادہ میں یہ دیکھا کہ کس طرح سنجیدہ مسائل پر بحث میں نے لندن اور جنیوا میں بہت کی کمیٹیوں میں یہ دیکھا کہ کس طرح سنجیدہ مسائل پر بحث کریا گیا کہ خلای بغیر سوچ سمجھے ایک فیملہ کی کہ کرایا گیا کہو کہ کے اراکین کو لئے کے جاتا تھا اور ان کے پاس اتا وقت نہیں ہوتا خوا کہ و دیکھیں۔ اس کی قا کہ وہ محتلے دل سے مسئلہ پر بحث کریں اور اس کے تمام پہلوؤں کو دیکھیں۔ اس کی وجہ سے یہ بھی ممکن ہے کہ کوئی خالف رکن گھڑی کی سوئی کو آگے بیدھا کر اپنے مطلب کا فیملہ کمیٹی سے حاصل کرتا جاہتا ہو۔ نیولین نے یہ بات کی تھی کہ فوج پیٹ کی خاطر مارچ فیملہ کمیٹی سے حاصل کرتا جاہتا ہو۔ نیولین نے یہ بات کی تھی کہ فوج پیٹ کی خاطر مارچ فیملہ کمیٹی سے حاصل کرتا جاہتا ہو۔ نیولین نے یہ بات کی تھی کہ فوج پیٹ کی خاطر مارچ فیملہ کمیٹی سے حاصل کرتا جاہتا ہو۔ نیولین نے یہ بات کی تھی کہ فوج پیٹ کی خاطر آگے برحتی ہے۔ مگر میں اپنے مشاہدہ کی بنا پر کمہ سکتا ہوں کہ ''تاریخ بیاست کی تھی۔ کر میں اپنے مشاہدہ کی بنا پر کمہ سکتا ہوں کہ ''تاریخ بیاست کی خوج ہیں۔ کر میں اپنے مشاہدہ کی بنا پر کمہ سکتا ہوں کہ ''تاریخ بیاست کی خوج ہیں۔ کر میں اپنے مشاہدہ کی بنا پر کمہ سکتا ہوں کہ ''تاریخ بیاستہ کی خوج ہیں۔ کی خاطر آگے برحتی ہے۔

جلپانیوں کا خیال ہے کہ انسان کی جرات اس کے پیٹ میں ہوتی ہے' اور اس کی تقدیق فری تاریخ سے بھی ہوتی ہے کہ کس طرح فوجوں کے اڑنے اور جنگ کرنے میں ان کی بھوک کو دخل رہا ہے بلکہ دیکھا جائے تو انسان کے جذبات کا صحیح مقام بھی کی ہے۔ ان تمام باتوں کو اگر ذہن میں رکھا جائے تو ایک مورخ اس نتیجہ پر پہنچ گا کہ وہ تمام واقعات کہ جنوں نے قوموں کی زندگی بدل ڈالی وہ کی متوازن فیصلہ کے نتیجہ میں نہیں واقعات کہ جنوں نے قوموں کی زندگی بدل ڈالی وہ کی متوازن فیصلہ کے نتیجہ میں نہیں

ہوئے۔ بلکہ ان کے لیں منظر میں وقتی اور بذباتی نیطے تھے۔ اور اکثر تو بہت نیلے ورجہ کی معمولی ترجیحات۔

تجربہ نے مجھے یہ بھی سکھایا کہ س طرح سے ناریخ کی تفکیل کا عمل ہو تا ہے۔ میرا مطلب ہے کہ نعلی تاریخ کی تفکیل۔ مثلا 1914 اور 1918 کی جنگ مورخوں کی تربیت کا میدان ہے۔ حکومتوں نے اپنی وستاویزات شائع کر دی ہیں۔ سیاستدانوں اور جزلوں نے اسيخ منه كھولے ہيں آكم اسي ذاتى تجرات اور مشامرات كو بيان كريں اس لئے اب اس بات کی مرورت ہے کہ ان بیانات کو دوسری شادتوں پر بر کما جا سکے اور ان کا تجربہ کیا جا سكے- ميرا بيس سال كا تجربه اس بات كى طرف لے جاتا ہے كه يد تمام تاريخ بو وستاويزات کی بنیاد پر تفکیل ہوئی ہے۔ اس کو اگر دیو مالائی کمانیاں کما جائے تو غلط نہ ہو گا۔ ابھی تک جو مورخ ان دستاویزات کی صداقت پر یقین رکھتے ہیں ان کو میں یہ کمانی سانا جابتا ہوں۔ جب 1918ء میں برطانوی محاذ کھولا گیا اور فرانسین امداد وہاں پنینے گلی۔ تو ایک مشہور فرانسیی جزل فومی کمپ کے دورے پر آیا' اور اس نے بدے شاہانہ انداز میں علم نامہ ردهنا شروع كروياكه رات كوكس مورچه ير فوج تيار رمنا جائب اوركس طرح ميح ك وقت انسی حملہ کے لئے تیار ہونا چاہئے۔ اس کے اس تھم کو سننے کے بعد کمانڈر نے بدی پریٹانی کے عالم میں کما "گریہ مورچہ تو جرمن فرنٹ کے پیچیے ہے' اور اسے تم کل گنواں ع على بو"- اس ير بوك جزل في مسرات بوع اوريد ظامر كرت بوع كه اس سب كي معلوم ہے کما " یہ تاریخ کے لئے ہے" اس موقع پر یہ اضافہ کرنا مناسب ہو گا کہ یہ جزل جنگ کے دوران اعلی عمدوں پر فائز رہا۔ اور فوتی تاریخ کی جو دستاویزات تیار ہو کیں ان میں اس کا برا اثر ہے۔

ان سرکاری دستاویرات میں بہت بے ربطی اور خالی جگییں ہیں کیونکہ دستاویرات کے وہ جھے بتاہ کر دیئے گئے جن سے کسی کماعڈر کی شہرت کو نقصان وینینے کا اندیشہ تھا۔ اور اس سے زیادہ مسئلہ ان جعلی دستاویرات کی نشان دبی کرنا ہے کہ جنوں نے ان کی جگہ لے لی ہے۔ جموعی طور پر برطانوی کماعڈروں میں اخراع یا انکے کی صلاحیت نہیں۔ اس سے بہتر لی ہے وہ یہ سمجھتے ہیں کہ دستاویرات کو ضائع کر دیا جائے ، بجائے اس کے کہ ان میں تبدیلی کی جائے اس کے کہ ان میں تبدیلی کی جائے سے کہ دان میں تبدیلی کی جائے۔ فرائسیی اس کے مقابلہ میں کئے رس ہیں۔ ایک جزل احکامات کو لکھ کر اپنے

باہیوں کی جان کی حفاظت بھی کر سکتا ہے اور اپنی شہرت کو بھی بچا سکتا ہے کہ کیونکہ اس کے ان احکامات کا تعلق اس صورت حال سے ہوتا ہے کہ جس میں نہ تو کوئی تملہ کیا گیا نہ لڑائی ہوئی۔ اور نہ ہی کوئی واقعہ ہوا اور اس طرح ہر ایک اس سے فائدہ اٹھاتا ہے۔ اور یہ تحریری احکامات سرکاری وستاویزات میں شامل ہو جاتے ہیں۔ بھی بھی تو یہ دیکھ کر جھے تعب ہوا ہے کہ یہ جنگ آخر کس طرح سے لڑی گئی۔ یا لڑی بھی گئی یا نہیں کیونکہ میرا تجربہ تو یہ تھا کہ کمانڈروں کی اکثریت اپنے وقت کا زیادہ حصہ مورخوں کے لئے مواد تیار کرنے پر صرف کرتی تھی۔ اگر ماضی کے بڑے لوگ بھی ہماری موجودہ نسل کی طرح تاریخ کے سلمہ میں باشعور تھے اگر ماضی کے بڑے لوگ بھی ہماری موجودہ نسل کی طرح تاریخ کے سلمہ میں باشعور تھے اور وہ بھی ای طرح دستاویزات کو بدلتے رہتے تھے۔ تو واقعی یہ مسلمہ قابل غور ہو گا کہ کس حد تک ماضی کے ان قدیم مافذوں پر بھروسہ کیا جائے۔ کیونکہ مسلمہ قابل غور ہو گا کہ کس حد تک ماضی کے ان قدیم مافذوں پر بھروسہ کیا جائے۔ کیونکہ ان کی حقیقت کو جاننے کے لئے تو ہمارے ذرائع بھی اب محدود ہیں۔

دیکھا جائے تو تاریخ کی دریافتوں سے ایک نے قسم کا تجربہ ہوتا ہے' اس لئے مشہور امریکی مورخ ہنری آدم نے ایک خط کے جواب میں کما تھا کہ «میں نے تاریخ پر بہت پکھ کھا ہے گر اس لئے نہیں کہ اس پر یقین بھی کروں۔ اگر کوئی مجھ سے اختلاف کرتا ہے تو میں اس کے ساتھ متفق ہونے پر تیار ہوں۔" خاص طور سے جنگ کی تاریخ ایی ہے کہ میں اس کے ساتھ متفق ہونے پر تیار ہوں۔" خاص طور سے جنگ کی تاریخ ایی ہے کہ جس میں مجموعی طور پر واقعات کی صدافت پر یقین کرنا اور لوگوں کی شادت کو تعلیم کرنا مشکل ہوتا ہے' کیونکہ اس میں واقعات کو اس طرح تفکیل دیا جاتا ہے کہ جو پردیگینڈے مشوری ہوتے ہیں۔

اس لئے ایک مورخ کے لئے سب سے مشکل کام یہ ہوتا ہے کہ وہ سچائی کو دریافت
کرے 'اس مشکل کام سے بچنے کے لئے دو سرا آسان طریقہ یہ ہے کہ وہ یہ معلوم کرنے کی
کوشش کرے کہ جموت کیا ہے؟ تاریخی شمادت کو پر کھنے اور جانچنے کا ایک طریقہ یہ ہے کہ
دھوی کو تقیدی طور پر دیکھے اور اس پر شبہ کرے ' بجائے اس کے کہ مقابلہ میں اعتراف پر
یقین کرے۔ ایک کماوت ہے کہ "آدی اپنے اعتراف کے بعد مجمم ٹھرتا ہے"۔ اس
کماوت کو زبن میں رکھتے ہوئے ہم تاریخی تھائی اور ان کی سچائی کو جانج سکتے ہیں۔

# سائنسي طريقنه كار

ترقی کرنے اور اپنے وجود کو برقرار رکھنے کی خواہش ہے۔ اس خواہش کا دار و مدار اس کے

رویہ اور رجان پر بھی ہے۔ موجودہ دنیا کے سائل اور چیلنجوں کا مقابلہ کرنے کے لئے ضروری ہے کہ ان کا محجوبہ کیا ضروری ہے کہ ان کا محجوبہ کیا

اگرانسان خود کو طالات کے مطابق تبدیل کرتا رہے تو اس کا مطلب ہے کہ اس میں

جائے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ ذہن تمام مضبات سے پاک ہو' اور قیم و اوراک اور مضان جذبات کے ذریعہ وہ حالات کو دیکھے اور سمجے واقعات سے متعلقہ عنام کو دیکھنا' اور ان کے ایک وہ سرے سے جو روابط ہیں ان کا جائزہ لینا' صرف اس سورت ہیں ہم یہ امید کر سکتے ہیں کہ ہم ایک متوازن فیصلہ تک پہنچنے میں کامیاب ہو جائیں گے۔ قیم و اوراک کا ہوتا بنیادی طور پر ایک تخفہ ہے۔ اس طرح توازن کو قائم رکھنا۔ لیکن ان دونوں کی نشودنما اس وقت ہو سمق ہے جب کہ خود کو تمام العقبات سے الکل آزاد کیا جائے اور یہ کام ایک فرد کا ہے کہ وہ اپنی قوت اور جرات سے خود کو آزاد کرے' میرا یقین ہے کہ ہر فرد میں صلاحیت موجود ہے کہ وہ اپنے قبت کو ہر قم کے تقبات سے پاک کر سکتا ہے۔ اس کے بعد واقعات کی طرف متوجہ ہو' آگر وہ مسلسل خود سے اور اس بات کی کوشش کرے کہ اپنے بیان کو وضاحت کے ساتھ پیش نظید کرنا رہے اور اس بات کی کوشش کرے کہ اپنے بیان کو وضاحت کے ساتھ پیش

اگر کوئی مخص کی ایی چز کے بارے میں کہ جس میں اے ولچی ہے کوئی تقید پراحتا

ے یا سنتا ہے او دیکھتا یہ چاہیے کہ اس کا پہلا رد عمل کیا ہوتا ہے؟ اگر وہ اس تقید پر منزباتی رد عمل کا اظمار کرتا ہے کہ اس کے منزباتی رد عمل کا اظمار کرتا ہے کہ اس کے مزاب اثرات ہوں گے اور یہ سوال نیس کرتا کہ «کیا یہ بی ہے؟ " تو اس طرح وہ اپنے مرسائنسی رویہ کا اظمار کرتا ہے۔ ای طرح اگر وہ کی مسئلہ کو خود اپنے نقط نظر ہے

ارے او اس صورت عل وہ سچائی کو پائے عل کامیاب ہو سکتا ہے۔

دیکھنے کی بجائے مصنف کی نظرے دیکھا ہے' اور وہ کتا ہے کہ اتھارٹی سیجے ہے کول کہ ہر اتھارٹی پر انتبار کرتا ہے ہے۔ اگر وہ اظمار رائے کو تھائی سیجے الدوید دعوی کرے کہ کی بھی رائے کو سوال نہیں کیا جا سکتا ہے' اگر وہ یہ اعلان کرے کہ کوئی خاص واقعہ ہی ۔ وقوع پذیر ہوسی نہیں سکتا' یا یہ کے کہ خاص فقط نظر بالکل سیجے ہے' تو اس صورت ' اس کا ذہن اور نقلہ نظر قطعی سائنی نہیں ہو سکا۔ جائی تک پنچ کے لئے بیشہ شک و شب کی ضرورت ہے۔ اور اس کے لئے معروضی جنس کا ہونا لادی ہے کی ہی سوال کو اگر موضوی طور پر سیجے کی کوشش کی جائے گی تو اس کا جواب بیشہ او مورا رہے گا۔

لگ منگ آکیڈی کی جانب ہے جو مضور کابیں چھائی گئیں ان کے ہر مغیر بر ہے موثو
کھا ہو آتا تا "طالب علم کو چاہیے کہ ہر مسلد کو شک و شبہ کی نظرے دیکھے"۔ اس نظه
نظر کو 11 دیں صدی کے چانگ مائی نے واضح انداز ہیں اس طرح سے پیش کیا کہ ممار تم
ان نکات پر شک کرد کہ جن پر اور دو سرے لوگ یقین کرتے ہیں کو اس کا مطلب ہے کہ
تم ذبنی طور پر ترقی کر رہے ہو"۔

## سجائي كاخوف

آری نے ہم نے یہ سیکھا ہے کہ ہر زمانے کے اور ہر دور علی کمی بھی علاقہ کے رہے والوں کی اکثریت کے ساخ اگر ان کے اواروں پر تقید کی جائے یا ان کی کزوریاں بنائی جائیں تو وہ اسے تا بند کرتی ہے۔ ہم نے یہ بھی سکھا ہے کہ جب لوگ سیائی کو تنلیم نمیں کرتے تو ان کے اس عمل سے جموت کو نہ صرف تقویت لمتی ہے بلکہ اس کے خراب اثرات بھی ساخ آتے ہیں۔ ہم اپنی زندگی عیں بہت کم ایسے لوگوں سے ملتے ہیں کہ جو کسی بات کو من کر یہ کہتے ہیں ہوگیا یہ جو کسی بات کو من کر یہ کہتے ہیں ہوگی ہودی میں جائی بودی میں جودو نہ ہو اس وقت تک معنوں عیں ترتی نا ممکن ہے۔

اس کے بر علی 1936 کے بر من پیٹل کوؤ کو لیجے کہ جی بی کما گیا ہے کہ آگر جرمن باری کا رہے ہے کہ آگر جرمن بیٹل کوؤ کو لیجے کہ جرس بی کما گیا ہے کہ آگر جرمن باری اس حم کا مواد چھاپا جائے کہ جس سے برمن قوم کی عزت و عظمت پر کوف آئے ہو تو چاہے وا واقعات میچے کیوں نہ ہوں ایسا مواد طاش کرنے اور چھاپ والے والے خت مزا دی جائے ہی تاریخ لکمنا ان لوگوں کے لئے کہ جو سچائی کو چھپانا چاہتے ہیں بیش سے نارائمگی کا باعث رہا ہے۔ لیکن جرمن پہلا للک تھا کہ جس نے اس برم بنا والے اور اس کی وجہ سے تاریخ کا یہ فیصلہ ہے کہ وہ آگے چل کر نشمان مجی اٹھائے گا۔

اس سے زیادہ خطرناک ربحان کہ جس کے تحت ہاری کو منح کیا جاتا ہے وہ قوی اور
فوجی مغاوات ہوتے ہیں۔ 1935 میں ایک مشہور جرمن جزل نے اپ ملک کے فوجی رسالہ
میں ایک مقالہ المعا جس کا عنوان تھا وہم وجو کہ کیوں نہ ویں؟" اس مغمون کا یہ مقصد
نیس تھا کہ وحمٰن کو کیو فلاج کے ذریعہ وجو کہ ویا جائے اور اس طرح اس سے فوجوں کی
حرکت چمپائی جائے، بلکہ اس سے اس کا مقصد یہ تھا کہ جرمن سے ان ناخو فکوار واقعات کو
چمپایا جائے کہ جن کے جانے ہے ان پر برے اثرات پونے کا اندیشہ سے اس نے اس بے اس کے اس ب

طور پر چھاپ دوا گیا۔ اس دجہ سے آگے چل کر جو بھی فوی آری کھی جائے گی دہ ان دستاویزات پر ہو گئ اور اس کی دجہ سے آری میں ایسے واقعات آ جائیں گے جو بر من فون کی عظمت کو کھٹ دیں گئ مثلاً آخر یہ کیوں لکھا گیا کہ مشرق پورٹیا کے محاذ پر بر من فوجیں گجراہٹ کے عالم میں پیچے ہٹ گئی یا یہ کہ سردیس پھاٹنے والوں کی ٹرانیپورٹ کی دیسے بند ہو گئی تھیں؟ آخر یہ کروری کیوں غیر ملکیوں اور نوجوان جر من فوجیوں پر غاہر کی گئ وہ یہ بھی کہ بائی کماغٹ کی خطیوں کی نشان کی گئ ۔ اور اس سے بھی بردہ کر جو نظلمی کی گئی وہ یہ بھی کہ بائی کماغٹ کی خطیوں کی نشان دی گئی۔ دیس کی سے حرف 6 آ 181 دی گئی۔ جب کہ یہ فیملہ کرنے والے چہ یا آٹھ ملین جرمنوں میں سے حرف 6 آ 181 افراد ہوتے ہیں۔ اس لئے کیا شرورت تھی کہ ان کی کمزوری کو طشت از بام کیا گیا؟ اگر دے افراد ہوتے ہیں۔ اس لئے کیا شرورت تھی کہ ان کی کمزوری کو طشت از بام کیا گیا؟ اگر دے گئی۔ اور زندہ رہنے کی جو فوشیاں ہیں وہ ختم ہو جا کیں گی۔ جزل نے اپنے مضمون کو ختم کی۔ اور زندہ رہنے کی جو فوشیاں ہیں وہ ختم ہو جا کیں گی۔ جزل نے اپنے مضمون کو ختم کی۔ اور زندہ رہنے کی جو فوشیاں ہیں وہ ختم ہو جا کیں گی۔ جزل نے اپنے مضمون کو ختم مورورت ہے۔ کو نکہ مشہور اگریزی مقولہ ہے کہ مسیائی وہ ہے جو کہ کام کرتی ہو۔

اس سے سہات واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ جس تاریخ پر "سرکاری " لکھا ہوا تو اس کو پڑھتے وقت بہت می شرائط کو ذہن میں رکھنا ہو گا اور اگر تاریخ سونی " بھی ہو تو اس معورت میں لھیاط اور زیادہ بڑھ جاتی ہے۔ اگر تاریخ کو پڑھا جائے تو پتہ چلیا ہے کہ وعوکہ دینے کا فن فوج سے بہت پہلے تاریخ میں شروع ہو چکا تھا۔

طاس قتم کی کیمو فلاح و دھوکہ دینے والی آریخ بہت می الی کروریوں اور غلطیوں کو چھیا لیتی ہے کہ دو سری صورت میں انہیں دور کیا جا سکتا تھا۔

لیکن یہ جھوٹ ایک سطی اور بے بنیاد اعماد پیدا کرتا ہے اور اس کی وجہ سے تاریخ میں قوموں کو حکست اور ناکای کا سامنا کرنا رہ ا ہے۔ اگر سید جھوٹا اعماد فوجیوں میں پیدا کر ویا جمال کو حکست اور ناکای کا سامنا کرنا رہ ا ہے۔ اگر سید جھوٹا اعماد فوجیوں میں پیدا کر ویا جائے تو اس کی مثال 1914 کی پہلی جنگ طبیعہ ہے۔ اس کی مثال 1914 کی پہلی جنگ عظیم ہے۔ اس جنگ سے چند ہفتوں پہلے کی تاریخ بڑھ لیج اور آپ کی سجھ میں آ جائے گا کہ بید جنگ اور آپ کی سجھ میں آ جائے گا کہ بید جنگ ان لوگوں نے شروع کی جن کو بچائی کا بیت نہیں تھا اور جن میں جموٹا اعماد تھا۔

# سیائی ہے انکار

آریخ سے ہم یہ بھی سکھتے ہیں کہ لوگ ہو نیٹ ہلات کے کہنے کے مطابق سوال کی ۔ ثن میں رہتے ہیں کہ سچائی کیا ہے؟ میرا اپنا ذاتی تجربہ یہ کہ ہماری عادت ہے کہ ہم پخ مفادات مقعد 'خواہشات ' یا ارادوں اور روایات کی خاطر اس کی کوشش کرتے ہیں ۔ سچائی کو چھیائیں یا اسے مسخ کریں۔

1914ء اور 1917 کی تاریخ میں اس کی لاتعداد مثالیں ہیں۔ مثلاً اگریز کمائڈر ہیک نے دعوی کیا تھا کہ وہ جنگ کو تھا ہی جیت کر دکھائے گا۔ لیکن اس وقت جب کہ وہ تملہ نے والا تھا۔ محاذکی صورت حال بالکل بدل گئے۔ اور فرانسیی کمائڈروں نے اس تملہ کے ۔ والا تھا۔ محاذکی صورت حال بالکل بدل گئے۔ اور فرانسیی کمائڈروں نے اس تملہ کے ۔ میں شک و شبہ کا اظمار کیا کین ہیک نے اپنی اس شدید خواہش کے تحت کہ اسے میں جانت ہو۔ اس نے کابینہ کے سامنے ناموائی حالات و واقعات کا کوئی تذکرہ نہیں ۔ کی اجازت ہو۔ اس نے کابینہ کے سامنے ناموائی حال کے حق میں جاتے تھے۔

اس کو انجینرنگ اساف کے لوگوں نے متنبہ کیا گہرے کا علاقہ دلدلی ہے اور اگر علاقہ مل ہے اور اگر علاقہ مل ہے اور اگر علاقہ میں بمباری کی تی تو پائی کی تکامی کا تمام نظام درہم برہم ہو جائے گا۔ موسمیات ما بروں نے اسے آگاہ کیا کہ 80 سال کا تجربہ یہ بتا تا ہے کہ ہر سال اگست کے شروع فی فلات کی مشکلات کی مشکلات کے علاقہ میں زروست بارشیں ہوتی ہیں۔ اور بارشوں کے بعد اس کی مشکلات اضافہ ہو جائے گا۔ لیکن اس نے کا بینہ کے سامنے ان میں سے کی بات کا تذکرہ نمیں ۔ بلکہ اس کی بجائے اس نے جرمن فوجوں کی تعکلوت کو بیان کیا۔ جب کا بینہ نے اسے ۔ بلکہ اس کی بجائے اس نے جرمن فوجوں کی تعکلوت کو بیان کیا۔ جب کا بینہ نے اسے اس کے بیات کا سے اس کی بیات کا ایک اس کے بیات کا سام کا بینہ نے اسے اس کی بیات کا سے اس کی بیات کا ایک کا بینہ ہے اس کی بیات کا سے اس کی بیات کا بیات کا سے اس کی بیات کا سے بیات کا سے اس کی بیات کا سے بیات کی بیات کی

کہ ان حالات میں جب کہ لوگوں کی سخت ضرورت ہے وہ کوئی ایبا خطرہ مول لینا نہیں جے کہ جس کے نتیجہ میں زیادہ سے زیادہ جانی نقصان ہو۔ تو اس نے کابینہ کو یقین دلایا کہ رد بھی نہیں چاہتا کہ اس قتم کی محاذ آرائی میں ملوث ہو کہ جس سے جانی نقصان ہونے

المرہ ہو۔ جب کابینہ نے اس سے بوچھا کہ آخر بغیر فرانسیی مدد کے وہ کول جنگ کرنا

چاہتا ہے۔ تو اس نے کامینہ کو یقین دلایا کہ فرانسی اس کی موٹر طور پر مدد کرنے کو تیار ہیں۔ حالانکہ اس نے کانڈروں سے پرائیویٹ طور پر یہ کما تھا کہ فرانسی اس کی مده کرنے کو تیار نمیں۔ جب اس نے جولائی کے آخری دن حملہ کیا تو اسے محمل طور پر ناکای کا سامنا ہوا۔ لیکن اس نے لندن جو رپورٹ بھیجی اس میں کما کہ وہ اپنی کامیابی سے پوری طرح مطمئن ہے۔

جب وزیراعظم اس حملہ میں ہونے والے نقصان سے پریٹان ہو کر فلینڈر کے محاذ پر گئے تو اس نے جرمن فوج کے ان قیدیوں کو جو گرفتار کئے گئے تھے۔ ان کی جسمانی حالت کو بیان کرتے ہوئے کہا کہ اس کا بید دعویٰ کہ جرمن فوج تھی ہوئی تھی، میچ تھا۔ جب وزیراعظم نے ان قیدیوں کو دیکھنے کی خواہش کی تو بیگ کے اساف میں سے ایک نے فون کر کے بید ہدایات دیں کہ صحت مند قیدیوں کو جیل کی کو تحریوں سے کمیں اور خطل کر دیا جائے۔ اس طرح دموکہ دینے کا سلسلہ چالا رہا۔ یمال تک کہ 4 لاکھ جائیں اس میں ضائع ہوئیں۔ بعد میں بیگ بید کما کرتا تھا کہ اس نے محاذ اس لیے کھولا تھا کہ اسے فرانیسیوں نے مدد کا بھین دلایا تھا۔ اگرچہ اس دوران میں اس نے جو خطوط کھے تھے اس میں فوج کی ہمت اور حوصلہ کی تعریف کی تھی، گرجب اس کی فوج حملوں کے سامنے نہ تھر سکی اور ہمت اور حوصلہ کی تعریف کی تھی، گرجب اس کی فوج حملوں کے سامنے نہ تھر سکی اور ہمت اور حوصلہ کی تعریف کی تھی، گرجب اس کی فوج حملوں کے سامنے نہ تھر سکی اور ہمل طور پر تباہ ہو گئی تو اس نے اس کا سارا قصور وار حکومت کو تھمرا دیا۔

میک آیک باعزت آدمی تھا۔ لیکن اس کے حملہ کے بھیجہ میں جو نقصانات ہوئے اس کے کہا مظرفیں خود اپنے آپ کو دھوکہ دینے والا ، دھوکہ تھا۔ اور اپنے آس رویہ سے اس نے اپنے ماختوں کو اس بات پر مجبور کیا کہ وہ اسے وہی بتائیں کہ جس کی وہ خواہش رکھتا تھا اور اس طرح سچائی چھپا کر اسے دھوکہ دیں۔

#### إندهمي وفاداريان

ی سے ہم سکھتے ہیں کہ جو لوگ افروں سے وفا داری نہیں کرتے وہ اپ ماتحوں سے ہیں کہ اور اس وقت تک سے ہیں کہ ان سے وفا دار رہیں۔ وفاداری ایک اچھا وحف ہے مگر اس وقت تک سک اس کو آنکھیں بند کر کے افتیار نہ کیا جائے۔ لیکن وفاداری کا لفظ استعال سے بہت زیادہ منے ہو گیا اور اگر تجزیہ کیا جائے تو اس کا مطلب ہے وہ نا اہلوں کے ہمی گئے جو رہ ۔ ایک خوشادانہ ہمی گئے جو رہ ۔ ایک خوشادانہ ہمی گئے جو رہ ۔ ایک خوشادانہ

یں سامرین میں ہوا ہے میں اور ارسان سے م<del>ن بین ہوں ہے۔ ایک اور مرسانہ</del> کہ جس میں آقا اور خادم دونوں می خود کو ذکیل کرتے ہیں۔ دیکھا جائے تو ان کے ) بنیاد جھوٹے اور خود غرضانہ رشتوں پر ہوتی ہے۔

) بیور و سور ور رسامہ ر حول پر ہوں ہے۔ فاداریاں تاریخ میں بھی داخل ہو جاتی ہیں' اور اس طرحے اسے نقصان پینچاتی رخول کا اصول میر ہے کہ سچائی کو سچائی کی خاطر تلاش کیا جائے۔ اس پیشہ میں

ل کی خاصی تعداد ہے لیکن ان میں سے معدودے چند ہیں کہ جنہیں صحح معنوں کی کما جاسکتا ہے۔ ان میں سے اکثر جذباتیت کے مارے ہوئے ہیں۔ اگرچہ ان میں لی جذباتیت نمیں کہ جو تاریخی سوائح حیات لکھنے والوں میں ہوتی ہے کہ جو رشتہ

ں جدبا سیت کی کہ بو مارسی سواں حیات سے وانوں میں ہوں ہے کہ جو رستہ تی یا عقیدت کے تحت لکھتے ہیں۔ گر مورخ کے لئے جذبات کا بوجھ سچائی کی رکاوٹ بن جاتا ہے۔ اس سے مجلی سطح پر وہ ہیں جو کہ اپنے نتائج اپنے سامعین

ت کی خوشنودی' کے تحت نکالتے ہیں۔

ا جائے تو آریخ کے لکھنے اور آریخی جائی میں ایک ممری خلیج ماکل ہے اور یہ سے نے فرقی آریخ میں ایک سے اور یہ ایک کسے میں ایک کسے والے اکثر غیر تربیت یافتہ فوی ہوتے ہیں۔ کہ کسی جا سکتی ہوتے ہیں۔ کہ

 امیت اس بات کی ہے کہ "میرا ملک صحیح یا غلط ہو "میرا ملک ہے" اس کی وفا داری اپنے ملک فوج اور رجنٹ سے اس قدر محری ہوتی ہے کہ تاریخ لکھتے ہوئے وہ ایک مورخ کی طرح صرف بچائی کے ساتھ اپنی وفاداری کو ہر قرار نہیں رکھ سکتا ہے۔

یہ صحیح ہے کہ بہت نے غیر جانبدار مورخ بھی کمل بچائی کو اپنی تحریر میں نہیں بیان کر سکتے لیکن وہ بچائی کی جانب ذہنی کیسوئی کے ساتھ برھتا ہے۔ وہ یہ نہیں کرتا کہ جو فوج کی ساتھ برھتا ہے۔ وہ یہ نہیں کرتا کہ جو فوج کی ساتھ برھتا ہے۔ وہ یہ نہیں کرتا کہ جو فوج کی ساتھ کی ایک لکھنے والے نے کہا کہ جو واقعات پند نہ ہوں "انہیں چھوڑ ویا جائے ان میں سے اکثر فوجی افریاعزت لوگ ہیں۔ گروہ اس سے واقف نہیں کہ واقعات کو چھوڑ کی بانہیں منے کر کے وہ گناف نہیں کہ واقعات کو چھوڑ کی بانہیں منے کر کے وہ گناہ کر رہے ہیں "اور یہ گناہ صرف ان کے ملک می کے خلاف نہیں بلکہ سچائی کے خلاف بھی ہے "جو کہ در حقیقت عزت و احرام کی بنیاد ہوتی ہے۔

# اندهی اتھارٹی

ہم سب ہی جمات کی حرکتیں کرتے ہیں۔ لیکن ہم میں سے جو عش مند ہیں انہیں احساس ہوتا ہے کہ وہ کیا کر رہے ہیں۔ سب سے زیادہ خطرناک رتجان یہ ہے کہ انسان اپنی غلطی کو تشلیم نہ کرے۔ اس سلسلہ میں پہلی جنگ عظیم سے بہت کی مثالیں دی جا سی بیل جنگ عظیم سے بہت کی مثالیں دی جا سی ہیں۔ جب پیرس میں وردون کے محاذ کی کمزوری کی اطلاع پنچی، تو یوفر سے اس بات کی یقین دھانی چاہی گئی کہ وہ ان کمزوریوں کو دور کرے۔ اس نے ناراضکی کے لیجہ میں جواب دسیتے ہوئے اس بات سے انکار کیا کہ تثویش کی کوئی وجہ ہے، اور اس نے مطالبہ کیا کہ دیتے ہوں نے یہ شکایات کی ہیں۔ میں ان ساتھیوں اور فرجیوں کو برداشت نہیں کر سکتا کہ جو میرے یا تحت ہیں، اور میرے رابط کے بغیر انہوں نے براہ راست حکومت کو میرے بارے میں شکایات ککی ہیں۔ اور میرے ادکانات کے براہ راست حکومت کو میرے بارے میں شکایات کئی ہیں۔ اور میرے ادکانات کے خاف احتجاج کیا ہے۔ اس سے فوج کا ڈسپلن بری طرح متاثر ہوا ہے۔

اس جواب کو ضروری ہے کہ دنیا بھر کے دفتروں میں آویزاں کیا جائے۔ آگہ اس ذانیت کی ممل تصویر سامنے آسکے۔ دو ممینہ کے اندر اندر اس کی معصومیت کا نظریہ دھڑام سے نیچے آگرا اور اس کے خراب اثرات فوج پر ہوئے۔

ا فسرول اور عمدے داروں کو یہ دھوکہ ہوتا ہے کہ وہ معصوم ہیں' لیکن اگر اس دھوکہ کو نہ سمجما جائے تو اس سے زندگی کے ہر پہلو میں نقصانات ہوتے ہیں۔

### حکومت کی فطرت

ماریخ سے ہم یہ سکھتے ہیں کہ جو لوگ صاحب اقدار لوگوں پر یا حکران طبقہ پر تقید کرتے ہیں ایسے لوگوں کو اکثر اچھا نہیں سمجھا جانا۔ اگرچہ تمام حکومتوں کا یہ رجان ہوتا ہے کہ وہ پاکیزگی و نفاست اور سچائی کے معیار کو توثیں اور ان میں دخل اندازی کریں' ایبا کرتا کچھ حکومتوں کی فطرت ہوتی ہے اس لئے ہر شہری کی یہ ذمہ داری ہو جاتی ہے کہ وہ حکومت کے اعمال و افعال پر کڑی نظر رکھے' اور حکومت کو اس بات کی اجازت نہ دے کہ اس کے بنیادی حقوق کو غضب کرے۔ یہ ایک ایک برائی ہے کہ جس پر مسلس نظر رکھنے کی ضرورت ہے۔

# حکومت کی اقسام .

تاریخ سے ہم سکھتے ہیں کہ جمہوریت معاشرہ کو پابند رسوم بناتی ہے' اپنی فطرت کے لحاظ سے یہ ان لوگوں کو پند کرتی ہے کہ جو لوگ فکری طور پر کم سوچتے ہیں' اور ان لوگوں سے ناراض ہوتی ہے کہ جو سنائل لوگوں کے گئے جو ("کو خراب کرتے ہیں۔ اس لحاظ سے اس نظام ہیں اوسط ذہین رکھنے والے کامیاب ہوتے ہیں' اور جو کہ ذہن اور باملاحیت ہوتے ہیں ان کی کوئی قدر نہیں ہوتی۔ لیکن اس کے مقابلہ ہیں مطلق العنانیت ہے۔ کہ جس کا مطلب ہے حماقت کی کمل فتے۔ لہذا ان دو برائیوں ہیں سے جمہوریت قابل ترجیح ہی کا مطلب ہے حماقت کی کمل فتے۔ لہذا ان دو برائیوں میں سے جمہوریت قابل ترجیح ہی المذا یہ بھترے کہ باصلاحیت خود کو اوسط درجہ کے ذہن کے ماتحت بننے پر قبول کر لے' بجائے اس کے کہ وہ ایک الی حکومت کے قیام میں مدد کرے جس میں جماقت پورے طور برقال اور جس میں قابلیت' بے ایمانی کے سمارے اپنے وجود کو برقرار رکھ سکے۔

آخر برطانیہ میں وہ کون کی خوبی ہے کہ جس کی وجہ سے اس کا دفاع کیا جائے 'یہ اس
کی آزادی کی روایت ہے کہ جس کی وجہ سے اس معاشرہ اور ملک کی توانائی برقرار ہے۔
ہماری تمذیب بھی یونانیوں کی طرح آزادی 'اور افغارٹی پر تنقید کا ورس دیتی ہے 'اب اگر
کوئی اس کے بجائے الجیت کی خاطر کسی دو سرے نظام کو قائم کرنے کی بات کرتا ہے تو اس
طرح سے وہ اس اہم روایت سے غداری کرتا ہے۔

نا الل جمہوریت بھی ہر قشم کی آمریت سے بھتر ہوتی ہے۔ آمریت آگے بھل کر نہ مرف نا اہلیت کا باعث بنتی ہے بلکہ روح کو بھی تباہ کر دیتی ہے۔ میں نے ذاتی طور پر اس بات کا مشاہدہ کیا ہے کہ کس طرح سے ایک آمرے قابل اور باصلاحیت مشیر و مددگار آمستہ آہستہ نا اہلیت و بد عنوانی کا شکار ہوتے چلے گئے۔ جمہوریت کے لئے کسی مد تک سچائی کے ساتھ یہ کما جاتا ہے کہ یہ اپنی وسعت میں کئی چھوٹے چھوٹے آمریدا کرتی ہے۔ لیکن نوکر شامی کا یہ رحجان جو جمہوریت میں پیدا ہوتا اور بردھتا ہے' وہ اس وقت بھی برقرار

رہتا ہے کہ جب کوئی آمریارلینٹ کو مندوخ کر کے اپنی عکومت قائم کر لیتا ہے۔ ایک آمر اس پر مجبور ہوتا ہے کہ وہ اپنے تما لیتوں کو اعلی اور اچھی طازمتیں فراہم کرے۔ اور جب جمہوریت کے خاتمہ کے بعد پارلینٹ اور پرلیں کی آزادی ختم ہو جاتی ہے اور اس کے ماتھ ہی شکلیات بیان کرنے کے رائے بند ہو جاتے ہیں۔ تو پھران چھوٹے آمروں اور اتھارٹی کی خرایوں کو دور کرنا اور مشکل ہو جاتا ہے۔ ایک آمر کہ جس کی حکومت مطلق العنانیت کے اصول پر قائم ہوتی ہے وہ اس پر مجبور ہوتا ہے کہ اپنے ماتحوں کے اقدار اور ان کی طاقت کو محفوظ رکھے۔ کونکہ وہ پارلینٹ کے مقابلہ میں ان پر بحروسہ کرتا ہے۔ وہ نوکر شانی کے اقتدار اور ان کی طاقت کو محفوظ رکھے۔ کونکہ وہ پارلینٹ کے مقابلہ میں ان پر بحروسہ کرتا ہے۔ وہ نوکر شانی کے اقتدار اور ان کے اظہار کرتی ہے اور اس کی حکومت و اقتدار کو باتی شک کہ وہ اس کی ذات سے وفا داری کا اظہار کرتی ہے اور اس کی حکومت و اقتدار کو باتی رکھنے جب اس کا ساتھ دیتی ہے۔ آمرانہ طرز حکومت کے بارے میں اس بات میں بدی صدافت ہے کہ "برے پو کی پیٹھ پر چھوٹے پو کا نے بین اور ان سے چھوٹے پووک کی پیٹھ پر ان سے چھوٹے پووک گیٹھ پر ان سے چھوٹے پووک کی

# آمر بننے کا تاریخی عمل

افتدار میں آنے کی غرض سے وہ شعوری یا غیر شعوری طور پر باافتدار حکومت کے طاف لوگوں کی مخالف کو ابھارتے ہیں یا کوشش کرتے ہیں کہ معاشرہ کے مختلف طبقوں میں اختلافات برسمائے جائیں۔

وہ باافتدار حکومت پر سخت محلے کرتے ہیں اور اس کے ہر عمل پر تفید کرتے ہیں اور اس کے ہر عمل پر تفید کرتے ہیں اور لوگوں میں حکومت کے خلاف جو ب الحمینانی ہوتی ہے اس سے فائدہ اٹھاتے ہوئے لوگوں سے آئدہ کے لید وہ ان وعدول سے آئدہ کے لید وہ ان وعدول میں سے مرف چند پر عمل کر پاتے ہیں اور بقید کئے ہوئے وعدے جلد بی بحول جاتے ہیں اور بقید کئے ہوئے وعدے جلد بی بحول جاتے ہیں اور بقید کے ہوئے وعدے جلد بی بحول جاتے ہیں اور بقید کے ہوئے وعدے جلد بی بحول جاتے

وہ بیشہ یہ اعلان کرتے ہیں کہ انہیں حکومت اور تمام سای انتیارات صرف محدود وقت کے لئے چاہئیں (بعد کے حالات متاتے ہیں کہ ان کے اقدّار چھوڑنے کا وقت بھی نہیں آئی۔

وہ لوگوں کے جذبات کو یہ ظاہر کر کے ابھارتے ہیں کہ ان کی حکومت کے خلاف سازشیں ہو ربی ہیں' اور اس کو بطور حربہ استعال کرتے ہوئے افتدار پر اپنی گرفت مضبوط کرتے ہیں۔

افتدار حاصل کرنے کے بعد وہ سب سے پہلے ان حما اُیتوں سے چھٹکارا پانے کی کوشش کرتے ہیں "کہ جن کی مدسے وہ اقتدار میں آئے تھے" اچانک ان پر راز ظاہر ہوتا ہے کہ ان کی مدد کرنے والے ملک کے غدار ہیں۔ للذا انہیں اقتدار سے علیحدہ کر دیا جائے۔

وہ کی نہ کی بمانے سے تقید پر پابندیاں عائد کرتے ہیں اور اسے سخت سزا دیتے ہیں کہ جو سچے بھائق کو پیش کرنے کی جرات کرتا ہے انہیں سچائی سے زیادہ یہ فکر ہوتی ہے کہ ان کی پالیسی پر تقید نہ ہو۔ ضرورت برق ہے تو وہ نہ ہب کو اپنے مفادات کے لئے استعال کرتے ہیں۔ اگر نہ ہی علاء ان کے مقاصد کو پورا نہیں کر سکتے تو وہ ایسا فرقہ پیدا کرتے ہیں کیا اس کی عمایت کرتے ہیں 'جو ان کی کمل طور پر عمایت کرے۔

وہ حکومت کا پیبہ بے دردی سے ایسے کاموں پر خرچ کرتے ہیں کہ جو لوگوں کو نظر آئے اس طرہ وہ لوگوں کی نظر آئے اس طرہ وہ لوگوں کی آزادی کو لوث کر اس کا معاوضہ دیتے ہیں۔ وہ ملک کی کرنی کو ساز باز کر کے اس طرح سے استعال کرتے ہیں کہ حکومت کی معاشی حالت مشکم نظر آئے اگرچہ حقیقت میں وہ الیک ہوتی نہیں ہے۔

جب حالات زیادہ خراب ہو جاتے ہیں تو اندرونی صورت حال سے توجہ ہٹانے کے لئے دہ جنگ شروع کر دیتے ہیں آ کہ لوگ بے اطمینانی اور بیرونی معاملات میں الجھ کر رہ جائیں۔

لوگوں میں اپنے اقدار کو مضبوط کرنے کی غرض نے وہ وطن پری کا نعوہ لگاتے ہیں۔ اور اس طرح اپنے لئے لوگوں کی حمایت حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

وہ ریاست کے ڈھانچہ کو مزید پرھاتے ہیں جب کہ اس کی بنیادوں کو کمزور کرتے ہیں '
ان کے دور حکومت ہیں با عزت لوگوں کی جگہ خوشاد اور مغاد پرستوں کو اعلیٰ عمدے طحے ہیں '
ہیں ' یہ لوگوں کو یو قوف بنانے کے لئے شاندار اور سنسی خیر منعوبوں کا اعلان کرتے ہیں اور حقیقت پندی کی بجاے روانوی اور حقیقت پندی کی بجاے روانوی تصورات کو ابھارتے ہیں۔ اس کا خیجہ یہ ہوتا ہے کہ ہر ادارہ اور ہر چیز ٹوٹ بجوٹ جاتی ہے۔ اگر خود آمرکے زانہ ہیں ٹوٹ بجوٹ ممل نہ ہو تو اس کے جانشینوں کے زانہ ہیں یہ ممل پورا ہو جاتا ہے۔

یہ سای عمل ہر عمد اور زمانہ میں دھرایا جاتا ہے اور نی نسل میں یہ کامیابی سے ہم کنار ہوتا ہے بلکہ یہ کما جائے تو یج ہے کہ یہ مشکل بی سے ناکام ہوتا ہے۔

### بنيادي نقص

ان تمام باتوں کے باوجود اس حقیقت کو بھی تنگیم کرنا چاہئے کہ آمرانہ مکومتوں نے کچھ اجھے کام بھی کئے ہیں۔ بہت ی ساتی اصلاحات اور ترقیاتی کام چند سالوں ہیں کمل کر لئے جاتے ہیں۔ جب کہ انہیں کاموں کے لئے دور جمہوریت ہیں کی نسلوں تک بحث و مباحثہ ہوتا رہتا ہے۔ ایک آمرکی مقبولیت اور لوگوں ہیں اس کے لئے جمایت حاصل کرنے کے ضروری ہوتا ہے کہ وہ تقبیرات عامہ کرائے " آرٹ و ادب کو فروغ دے اور آثار قدیمہ کی حدیافتیں کرائے۔ دیکھا جائے تو پارلیمانی حکومت میں ان پہلوؤں پر اس لئے ذور نمیں دیا جاتا کہ ان کاموں سے ان کو ودٹ نہیں طختہ آمرانہ حکومتوں کی ایک خصوصیت نمیں دیا جاتا کہ ان کاموں سے ان کو ودٹ نہیں طختہ آمرانہ حکومتوں کی ایک خصوصیت یہ بھی ہوتی ہے کہ معاشرہ کی خدمت کا جذبہ بیدار کر کے لوگوں میں کمیونی کا احساس ابھارتے ہیں۔ لیکن اس کی مثال ایس ہے کہ جسے بٹک کے دوران لوگوں میں باہمی تعادن و میت کے جذبات پیدا ہوتے ہیں لیکن اوپر کے چند لوگ سازش اور گئے جوڑ کے ذرایعہ بیادوں کو کوکھال کرنے میں معروف ہوتے ہیں۔ اس طرح خراب ذرائع و وسائل کے کوئی بنیں نگئے۔

یہ انسانی گار ہے کہ جس نے ماریخ میں انسانی ترقی کو آگے برحمایا ہے اور اسے ایک نئی توانائی دی ہے۔ اس لئے ایک سوچنے اور محسوس کرنے والا انسان بیشہ آمرانہ حکومت کی ہر طرز کا سخت مخالف ہو گا کیونکہ اس کی گلر کے لئے اتھارٹی بیشہ رکاوٹ سنے گ۔

ایک پر خلوص لکھنے والا بھیشہ آمرانہ حکومت کی مخالفت کرے گا کیونکہ یہ حکومت سنر شب پر بھین رکھتی ہے اور یہ قرون وسطی کے طریقوں پر ایمان رکھتی ہے کہ جس میں کتابوں کو جلانا بھی شامل ہے۔

ہر سچا مورخ بھی اس کا خالف ہو تا ہے۔ کیونکہ وہ دیکھتا ہے کہ اس حکومت میں وہی رانی غلطیاں دھرائی جاتی ہیں۔ اور شعوری طور پر تاریخ کو مسخ کیا جاتا ہے۔ ہروہ مخض جو مائل کو مائنی انداز سے عل کرنا جاہتا ہو' وہ اس کا خالف ہوگا' کیونکہ یہ حکومت تقید کو برداشت نہیں کرتی جو کہ مائنس کے لئے ایک لازی چیز ہوتی ہے۔

مختمرا" یہ کہ وہ مخص جو سچائی کا مثلاثی ہے وہ اس کے ظاف ہو گا کیونکہ یہ سچائی کو ریاست کے مفاد کے ماتحت کر دہتی ہے۔ فاشٹ نظریہ بھیشہ ٹھمرا ہوا اور منجمد ہوتا ہے جب کہ لبل فکر متحرک ہوتی ہے۔

لیکن محض فاشرم کی خالفت کافی نمیں اور نہ ہی محض آزادی کا دفاع۔ اگر ہم مرف ایک جگہ محسرے رہے تو ہم نے جو کچھ حاصل کیا ہے اسے برقرار نمیں رکھ سکیں گے۔ فاشرم کے ذریعہ جو بشت نتائج نگلتے ہیں۔ ان کا مقابلہ کرنے کے لئے آزادی کو آگے برحانا ضروری ہے۔ ہم لوگ جو کہ آج تحوث بہت آزاد ہیں۔ وہ نتیجہ ہے ہماری پرانی نسلول کی جدوجہ کا جو انہوں ہے 7اویں ، 8اویں ، اور 19مدیوں میں کی تھی ، اب ہمارا کام ہے کہ اس جدوجہ کو آگے برحائیں اور ساتی ، محاشی اور سای حالات کو بدلیں آگہ آنے والی شلیں کمل طور پر آزاد ہو سکیں۔

•

#### جبركا دهوكه

ہم تاریخ سے کیلے ہیں کہ جرکے طریقے اور ذرائع عملی طور پر ناکام ہو جاتے ہیں۔
اگر کوئی مختص کی دوسرے کی آزادی میں دخل دیتا ہے تو اس صورت میں اسے روکنا اور
اس کے عمل پر پابندیاں عائد کرنا صحح ہو سکتا ہے اکین کی آدی کو اس بات پر مجور نہیں
کیا جا سکتا کہ وہ اپنی مرضی کے خلاف کام کرے۔ یہ طریقہ اکثر کامیاب نظر آتا ہے کوئکہ
اکثر اس کا شکار وہ لوگ ہوتے ہیں کہ جو تذبذب کے عالم میں ہوتے ہیں۔ لیکن اگر یہ ان
لوگوں کے لئے ہو کہ جو اپنی مرضی کے خلاف کام پر تیار نہ ہوں تو پھر ناکام ہو جاتا ہے۔ یہ
نیٹ کرنا کہ کیا جبر کامیاب طریقہ ہوا یا نہیں اس کی مثال اس کام سے مل عتی ہے کہ
خے زیردستی کرایا گیا ہو۔

کام کرنے کی المیت جذبہ اور بوش سے ابحرتی ہے اور جذبہ یا بوش جرسے تعاد رکھتا ہے اور جرجذبہ کو مار دیتا ہے۔ کوئی فرد یا قوم جس قدر آزاد ہوگی اس قدر اس میں جر کے اثرات سے مایوی اور تنی پیدا ہوگی یہ منطق نتائج ہم تاریخ کے تجربات سے نکالتے ہیں۔ مثلاً جدید دور کی جری بحرتی کی ابتداء فرانس سے ہوئی اور ستم ظرفنی یہ ہے کہ اس کی وجہ انتظاب کا پیدا کروہ جذبہ و جوش تھا۔ چند ہی تسلوں میں یہ اس قدر غیر متبول ہوگئی کہ فیدین کے دوال کے بعد اکثریت کا مطالبہ تھا کہ اسے منسوخ کر دیا جائے۔ ای دوران میں یہ پوشیا میں متعارف ہوتی کہ جمال اسے نشونما پانے کا بمتر ماحول مل گیا اور آدمی صدی کے اندر اندر پروشیا نے جو فوتی فتوحات حاصل کیں اس کی وجہ سے اسے دوبارہ سے فرانس میں متبولیت مل گئی۔ اور اسے دوبارہ سے نیولین سوم کے زمانہ میں فرانس میں منافذ کے ادر اس وقت لوگ نوکر شائی کی مرافلت کے عادی ہو بچکے تھے۔ فرانس میں کر دیا گیا کیو کہ اس وقت لوگ نوکر شائی کی مطابق العنادیت تھی مگر اس بوجھ تے۔ فرانس میں خود کو مجمی بھی مکمل طور پر آزاد نہیں کرا سے بلکہ ان کوششوں کے نتیجہ تیا خواصوں کے نیکہ ان کوششوں کے نتیجہ خواصوں کے نیکہ ان کوششوں کے نیجہ نور کو کیمی بھی مکمل طور پر آزاد نہیں کرا سے بلکہ ان کوششوں کی نتیجہ نور کو کیمی بھی مکمل طور پر آزاد نہیں کرا سے بلکہ ان کوششوں کے نتیجہ نور کو کیمی بھی مکمل طور پر آزاد نہیں کرا سے بلکہ ان کوششوں کے نتیجہ نور کو کیمی بھی مکمل طور پر آزاد نہیں کرا سے بلکہ ان کوششوں کے نتیجہ

میں ان کے ہاں بد عنوانی پیدا ہو گئ کونکہ یہ ایک فطری بات ہے کہ اگر جرکو نظر انداز کیا جائے گا تو اس کی وجہ سے کرپٹن کو فروغ ملے گا۔

آج اس بات کو عموی طور پر تشلیم کیا جاتا ہے کہ نوکر شاہی کے افتیارات کے سین میں فرانس کی تیسری جمہوریت میں بد عنوانی خوب پھیلی۔ لیکن اگر اس کا بغور تجزیہ یہ جائے تو اس کی جزمیں فرانسی انتلاب میں ملیں گ۔ کہ انہوں نے ان طریقوں کو اختیار کیا کہ جو بنیادی طور پر ان کے نظریات کے مخالف تھے۔

یہ کما جا سکتا ہے کہ شاید بحرتی کے اصول نے جرمنی کو اس قدر نقصان نہیں پنچایا
ہو'کیونکہ وہ پہلے بی سے قانون و ضابطوں کے پابند تھے اور ان کے ہاں آزادی کی روایات
عمری نہیں تھی۔ قائل توجہ بات یہ ہے کہ تازی تحریک ایک رضاکارانہ تحریک تھی۔ اور
جرمن فوجوں کے اہم سیکشوں' جن میں ایر فورس اور نیک فورس شامل ہے' وہ شیم
رضاکارانہ بنیادوں پر تفکیل دی گئی تھیں۔ اور اس کی کم شمادت ہمارے پاس موجود ہے کہ
جرمن عوام میں ان کے لئے کوئی جذبہ یا جوش تھا بلکہ اس کے شواہد موجود ہیں کی جری
بحرتی جرمن فوج کی ظاہری قوت کے پیچے ایک کمزوری تھی۔

میں نے جو 25 سال جنگ کے بارے میں مطالعہ کیا ہے اس نے جری بحرتی کے بارے میں مطالعہ کیا ہے اس نے جری بحرتی کو پیدا بارے میں میری روایاتی سوچ کو بدل ریا ہے۔ میرا یقین ہے کہ جری طریقے تا الجیت کو پیدا کرتے ہیں اس لئے جری بحرتی کا اصول فرسودہ اور نا قابل عمل ہے۔ خصوصیت سے موجودہ زیانہ ممارت اور جذبہ و جوش کی ضرورت ہے۔

جری بحرتی موجودہ جنگ کے حالات میں کامیاب نہیں ہو کتی ہے۔ کامیابی انفرادی طور پر ذمہ داری کے ساتھ کام کرنے کی ہے، جبکہ جریس انفرادی صلاحیتوں کو ختم کر ریا جاتا ہے۔ ہروہ مخض کہ جس سے زبردسی کام کرایا جائے وہ صورت حال سے اس قدر تلخ ہو جاتا ہے کہ اس کا پروپیگنڈا کر کے وہ پورے ماحول کو غیر متوازن کر دیتا ہے اور باللا خر اس سے کام کے عمل میں رکاوٹیں پیدا ہو جاتی ہیں۔

جری بھرتی سے جنگ کا آعاذ تو ہو جاتا ہے گر اس سے جنگ کے عمل میں تیزی نمیں آئی۔ جری بھرتی کی وجہ سے 1914ء کی جنگ شروع ہوئی' کیونکہ ایک مرتبہ جب جری بھرتی کے ذریعہ فوج بنا لی گئ تو اس نے پورے معاشرہ کی زندگی کو متاثر کیا اور ایک ایسا ماحل پیدا کر دیا کہ جس میں ملح کی گفت و شنید تا ممکن ہو گئی کو تکہ موام بندی کا مطلب ہے جگ "۔ جنگ کے دوران اس کے اثرات کو بخبی دیکھا جا سکتا ہے۔ کو تکہ اس کی دجہ سے روی "آسٹوی جرمن" فرانسین اور اطالوی فرجیس ناکام ہو سی اس مقابلہ میں سب سے نیادہ کامیاب جنگ کرنے والے آسٹریلین فرحی شے کہ جنوں نے جری بحرتی کو رد کر دیا تھا۔ اور جن میں اندھی وفاداری اور اطاعت بھی نہیں تھی۔

#### جبر كالجميلاؤ

فاشزم سے اڑنے کا طریقہ یہ ہے کہ آزادی کے لئے معاشرہ میں گرا شعور ہو۔ ہم اگرچہ فاشزم کے لئے تو سی گر اس کے ساتھ بی آزادی کے لئے ہمارا عقیدہ پختہ نمیں تھا' اور اس کے بجائے ہم نے بھی دشن کے اصول جرکو افتیار کیا' اس لئے ان طالت میں کی بھی جنگ کو جماد کے جزبہ سے نمیں اڑا جا سکتا ہے کیونکہ جذبہ جماد جرسے پیدا نمیں ہوتا ہے اور جری بحرتی کے لوگوں کو مجاہدوں میں تبدیل نمیں کیا جا سکتا ہے۔

سی برب میں برب سے در برق برات و رو و بہروں میں بدیں میں یا بہ سا ہے۔
جنگ کے زمانہ میں ہاری نوکر شاہی اور حکرانوں نے جس طرح سے قانون و ضابط
بنا کر ایک فرد کی آزادی کو محدود کیا اس سے یہ خطرہ پیدا ہو گیا تھا کہ برطانیہ میں آمرانہ
حکومت کے لئے راستہ صاف ہو رہا ہے' ان مین سے یکھ ضابطے ہماری روایات کی محلم کھلا
خلاف ورزی تھے' اور ای لئے کہ وہ لوگ کہ جنوں نے آزادی اور حریت کے لئے
جدوجمد کی تھی وہ ان اقدامات سے سخت مابوس ہوئے۔ اس سلسلہ میں پارلیزن کے
جدوجمد کی تھی وہ ان اقدامات سے سخت مابوس ہوئے۔ اس سلسلہ میں پارلیزن کے
اداکین کی ذمہ داری سب سے زیادہ تھی کہ جنوں نے ان قوانین اور ضابطوں کو نافذ کیا
اور اس ملک کو عملی طور پر ایک قید خانہ بنا دیا۔ اور اس کی وجہ سے فکست یا فوجی انتقاب
کی صورت میں اہل برطانیہ کے لئے یہ مشکل تھا کہ وہ آزاد برطانیہ تحریک چھا کتے۔

### جبركااستحكام

ل کے اس قدر عادی ہو گئے ہیں کہ اکثریت اب اس کو نہ اللہ اس فیر کے اس میں بھی جاری رکھنا چاہتی ہے۔ برطانیہ میں اس پہلے شروع ہو چک تھی اور اس ملک کے لوگوں کا ایک حصہ سے بدا متاثر تھا لنذا "قوی سروس" کی تحریک کی ابتدا لو تعین نے ٹائمز کو ایک خط لکھا کہ ہر فرد کو جنگ یا امن

جی اور فکر ختم ہو جاتی ہے اور اس اصول سے انفرادی ، مجروح ہوتا ہے۔ خصوصیت سے اہل برطانیے نے اس کے لئے طویل اور خت جدوجمد کی ہے اور اس سے محض

ت سرد کرنی جائے۔ اب اس چیز کو تعلیم طریقہ کہ کر پھر

ی بردار ہوا جائے یہ تاریخ کے ساتھ ظلم ہو گا۔ آزادی کا پر سچائی کے ساتھ قائم رہے۔ اور فرد اپنے مقصد کے لئے

ت کے لئے رضاکارانہ طور پر اپنی خدمات دینے کے لئے مراست میں کچھ خامی ضرور ہے اور اس صورت میں اگر مدلئے خود کو باتی رکھنا مشکل ہو جاتا ہے' ان حالات میں جر

کر سکتی ہے۔ کسی بھی ریاست کی بقائے لئے ضروری ہے اس مرف اس ذیبہ اس مرف اس ذیبہ

ہمیں اس بات کا اندازہ کر لینا چاہئے کہ جرکے اصولوں کو افتیار کرنا آسان ہو آ ہے گر ان سے چھکارا پانا ہوا مشکل ہے۔ ایک مرتبہ زمانہ امن بی جب جری کے اصول کو نافذ کر دیا جا آ ہے۔ تو چریہ مجیل کر زندگی کے دو سرے شجوں تک پنج جا آ ہے جن بی آزادی اظمار ' و تحریر اور فکر شامل ہوتے ہیں۔ ہمیں احتیاط کے ساتھ اور بغور دیکھنا اور سوچنا چاہئے کہ ہم بو جری بحرتی کے طریقے کو اختیار کر رہے ہیں یہ محاشرہ کو مطلق العنانیت کی طرف لے جائے گا۔ اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ ہم ان زنجیوں سے جنوں نے ہمیں جنوں نے ہمیں جگڑ رکھا ہے ' استان انوس ہو گئے ہیں کہ اب ہمیں درد اور تکلیف کا احساس ہی نہیں ہو گ۔

### جرکے ذریعہ ترقی

بت سے لوگ جو جری فدات کے قائل ہیں' ان کا خیال ہے کہ اس ذریعہ سے وہ اوچھ مارئج ماصل کر سکتے ہیں۔ یہ خیال اس نقط نظر کا ایک پہلو ہے کہ جس کے تحت یہ فرض کر لیا جاتا ہے کہ انسان کو نیک بتایا جا سکتا ہے۔ انہیں نہ صرف سیدھا راستہ وکھانے کی ضرورت ہے بلکہ انہیں اس راستہ پر چلنے پر بھی مجور کیا جائے۔ اس نقطہ نظر کے مامی نہ صرف مصلح رہے ہیں بلکہ انتقابی بھی اور اس پر نسل بعد نسل عمل کیا جاتا رہا ہے' نہ صرف مصلح رہے ہیں بلکہ انتقابی بھی اور اس پر نسل بعد نسل عمل کیا جاتا رہا ہے'

حالاتکہ اس طرح سے بیہ ناکام بھی ہوتا رہا ہے۔ اس کی مثال موجودہ دور میں نازی اور فاشٹ تحریکوں کی ہے۔

بسرحال ضرورت اس بات کی ہے کہ اس کے منفی اور مثبت اثرات کا تجویہ کیا جائے۔
اس ذریعہ سے ایک تو ایسے تمام قوانین اور ضابطوں کو منسوخ کر دیا جاتا ہے کہ جو ترقی کی
راہ میں رکاوٹ بنتے ہیں اور خود غرض لوگوں کے عمل دخل کو بھی روک دیا جاتا ہے۔ اسے
ضابطوں کا عمل کما جا سکتا ہے کہ جس میں افراد کو ان کی مرضی کے خلاف کام کرنے پر
مجبور کیا جاتا ہے۔

تاریخ ہمیں سکھاتی ہے کہ جو ترقی احکامات کے ذریعہ کی جائے وہ آخر میں رو عمل کے رفتی ہیں باندگی کی طرف لے جاتی ہے ' جتنے اقدامات جلدی میں کئے جاتے ہیں اس قدر ان میں قوت برداشت کم ہوتی ہے ' ترقی کا مثبت طریقہ یہ ہے کہ لوگوں میں اصلاح کے جذبہ کو ابھارا جائے۔ وہی اصلاحات دیر یا ثابت ہوتی ہیں کہ جو اختلاف کے نتیجہ میں ابحرتی میں۔ اور جن کے لئے لوگوں کا ذہن تیار ہوتا ہے۔

### طاقت کی خواہش

تاریخ ہمیں ہتاتی ہے کہ ترقی کی راہ میں سب سے بدی رکاوٹ «عظیم مخصیتی» اور ان کے ارد گرد بننے والی کمانیاں ہوتی ہیں۔ عظیم مخصیت کا بت عثی کا بتا ہوا ہوتا ہے۔ اور اس کو جس چبوترہ پر کھڑا کیا گیا ہے اس سے ان لوگوں کی خواہشات کا اظمار ہوتا ہے کہ جو کی بڑائی کی شکل میں دیکتا چاہتے ہیں۔ اور ان میں خود بڑا اور عظیم بننے کی خواہش اور جذبہ نہیں ہوتا ہے۔ اب تک جس قدر بھی حکومت، کے نظام ہیں، چاہے جمہوریت ہویا آمرانہ حکومت ان میں اقدار انہیں کو ملتا ہے کہ جو طاقت و اختیارات کے خواہش مند ہوتے ہیں۔ جمیں ایک ایسے نظام حکومت کی ضرورت ہے کہ جو انبانوں سے طاقت کی خواہش اور جذبہ کو ختم کر سکے۔

ان حالات میں ہمیں ایک ایس ساس تحریک کی ضرورت ہے کہ ووٹروں سے یہ وعدہ ضیں کرے کہ وہ اقدار میں آگر ان کے لئے کام کریں گے۔ بلکہ یہ بتائیں کہ آگر وہ اقدار میں آگر اور میں آگر اور میں آگئے تو کس طرح سے اور کن ذریعوں سے ان کے اختیارات کو روکا جائے گا۔ اور انہیں طاقت کے غلا استعال کا موقع نہیں دیا جائے گا۔

وہ لوگ کہ جو اس نظام میں اقدار میں آئے ہیں۔ ان کے لئے یہ آسان ہے کہ اپنے اقدار کو قائم رکھنے کے لئے وہ لوگوں کے جذبات کو ابھاریں۔ اور ہوش مندی اور عقلیت سے انہیں دور رکھیں۔ ان کے حقوق کی بجائے ان کی دلچپیوں کی بات کریں' اصولوں کی بجائے معلمتوں کے بارے میں تقریب کریں۔ عملی طور پر ایک کامیاب طریقہ ہے'

اگر اعلی اصولوں کی بات کی جائے تو اس سے لوگوں میں شک و شبہ اور بد احتادی پیدا ہوتی ہے۔ اگرچہ عملی طور پر سب سے مشکل کام یہ ہے کہ مصلحت کو دریافت کیا جائے۔ کیونکہ ہوتا یہ ہے کہ ایک مصلحت کے بعد دوسری مصلحت پیدا ہو جاتی ہے۔ اور انسان ایک ایسے چکر میں مجنس جاتا ہے کہ جس سے اس کا لکانا مشکل ہو جاتا ہے۔ مصلحتوں کے ایک ایسے چکر میں مجنس جاتا ہے کہ جس سے اس کا لکانا مشکل ہو جاتا ہے۔ مصلحتوں کے

اس تعاقب میں اچھی خواہشات اپی جکہ مگر اس سے ابیا خطرناک الجماؤ پیدا ہوا کہ جس نے 1914ء اور 1939ء کی جنگوں کو شروع کرایا۔

# مصلحت اور تنگ نظری

ہم تاریخ ہے یہ ہمی سکھتے ہیں کہ مصلحت بہتے کم مفید ثابت ہوئی۔ لیکن اس کے باوجود آج سیاستدانوں کی اکثریت مصلحت کی زبان بولتی ہے۔ شاید ان ہیں سے اکثر اس بات سے خوفردہ ہیں کہ انہیں کہیں ست یا کائل نہ سجھ لیا جائے۔ اس لئے وہ حقیقت پندانہ رویہ کی بات کرتے ہیں، گر ان کا عمل اس کے برعکس ہوتا ہے۔ سیاست ہیں حقیقتوں کو دیکھنے کی بجائے وہ مصلحوں کو ترجے دیتے ہیں۔ ایسے لوگ خود کو معتملہ فیز بنا لینتے ہیں کہ جو ایک طرف تو وطن کے لئے قربانیوں کی بات کرتے ہیں، اور روحانی درجات ماممل کرنے پر زور دیتے ہیں۔ کی عالمی صورت حال اور عالمی امور کا مسئلہ آتا ہے تو یہ خود خرضانہ پالیسی کو افتیار کر لیتے ہیں۔ کی کو ایک ایسے طلک کے لئے قربانی دینے کا کیا فائدہ کہ جس کی روحانی ترقی کے راستوں کو اس طرح سے بند کر دیا جائے۔ اور جس طلک کے مثانی بینے کی جدوجمد کو ختم کر دیا جائے۔ اس کی مثال ایسی ہے کہ جسے کوئی تھیگئے کو مختوظ رکھے اور شکل کو بچائے رکھے گر اس کی روح کو جاہ کر دے۔ کی محاشرہ کی یہ جائی اس وقت آتی ہے کہ جب اس میں گراہ کرنے والی وطن پرسی ہو۔ اس کے تحت وہ ایک جانت سے وہ چار ہوتا ہے۔

ضرورت اس بات کی ہوتی ہے جو نظریات ملک کی داخلی پالیسی میں اختیار کئے جائیں۔
انہیں کو خارجہ امور میں بھی طوظ رکھا جائے۔ کیونکہ جو سچائی اندرونی معاملات میں ضروری
ہے۔ اس کی ضرورت خارتی امور میں بھی لازی ہوتی ہے۔ اگر بات اس کے برعس ہو تو
ملک کا احرام خود لوگوں کی نظروں میں گر جاتا ہے۔

# وعده کی اہمیت اور وعدہ بورا کرنا

تہذیب کی تھکیل کی بنیاد وعدول کے پورا کرنے پر ہوتی ہے۔ اگر وعدہ کی پابندی اور اس کو پورا کرنے کا احتاد ٹوٹ جائے تو ڈھانچہ ٹوٹ چھوٹ کا شکار ہو کر مسار ہو جاتا ہے۔ معاشرہ کی تمام کوششیں' اور تمام انسانی تعلقات جاہے وہ ذاتی ہوں' سیاس یا تجارتی ان کا دارومدار وعدوں کے پورا ہونے میں ہوتا ہے۔

یورپ جن دنوں جنگ کی صور تحال سے دو چار ہوا۔ اس میں ہم اس صورت حال کا ہمترین تجویہ کر سکتے ہیں۔ جنگ شروع ہونے سے کچھ سال پہلے جنگ کے حامیوں نے یہ کمتا شروع کر دیا تھا کہ اقوام یورپ کے درمیان ہونے والے معاہدوں کی بختی سے پابندی کرنی چاہئے۔ حالا تکہ انہیں پورا احساس تھا کہ بدلتے ہوئے حالات میں معاہدوں کی شرائط کو پورا کرنا ممکن نہیں' اس طرح کچھ سیاستدانوں نے یہ دلیل دی کہ حملہ آوروں کو کھلی چھٹی دے دبنی چاہئے جب تک ان کا حملہ ہم پر نہ ہو' اور وہ ہمیں تنما چھوڑے رکھیں۔ آریخ ہمیں بار باریہ سکھاتی ہے کہ اس انداز سے جو تھا ہت حاصل کی جاتی ہے بالاخر ایک دھوکہ اور فریب ثابت ہوتی ہے۔

افلاقی طور پرید انتائی غیر مناسب بات ہے کہ ایسے وعدے کئے جائیں کہ جو پورے نہ کئے جا سکتے ہوں۔ اس لئے ایسے وعدے نہیں کرنے چاہیں کہ جن سے لوگوں ہیں جھوٹی امیدیں پیدا ہو جائیں۔ میرے سامنے اس سلسلہ ہیں پولینڈ کی مثال ہے کہ آگر انہیں اس بات کا یقین ہوتا کہ کہ برطانیہ اور فرائس فرحی لحاظ سے اس قائل نہیں کہ اس کی حفاظت کر سکیں۔ اور اس فکست سے بچا سکیں۔ تو یقینا وہ جرمنوں کی اس قدر سخت مخالفت نہ کرتے اور ان کے یہ مطالبات مان لیتے کہ ڈان ذگ انہیں دے ویا جائے۔ اور ان کی فوجوں کو گزرنے کا راست کیونکہ جنگ کی صورت ہیں یقینی تھا کہ انہیں فکست ہوگی اور وہ انفرادی اور اجماعی طور پر اس سے بری طرح متاثر ہوں گے۔

یہ مجی حقیقت ہے کہ اس قتم کے وعدے جنگ کو پیدا کرتے ہیں۔ کیونکہ ان کے ذریعہ حفاظت کا یقین دلایا جاتا ہے۔ خاص طور سے ، کرانی زمانہ میں ایک ایے ملک اور علاقے کے لئے جمال جنگ کے خطرات ہوں' اور وہ بھی جرمنوں کے خلاف کہ جو جنگ علاقے کے لئے جمال جنگ کے خطرات کی گارٹی بہت کمزور تھی۔ اس صانت کی وجہ سے چاہتے تھے۔ برطانیہ کی پولینڈ کی حفاظت کی گارٹی بہت کمزور تھی۔ اس صانت کی وجہ سے پولینڈ کے لوگوں میں مزاحمت کا جذبہ سخت ہو گیا اور انہوں نے کسی بھی معاہدوں سے انکار کردیا۔

برطانیہ کے وزیراعظم کلیڈاسٹون نے جو اصول وضع کئے تھے ان میں اہم بات یہ تھی کہ کئی مسئلہ پر کم سے کم وعدے کئے جائیں۔ کمزور کو مدد کر کے اس قدر نہیں اجمارا جائے کہ وہ اپنے سے طاقت ور کو تختی اور جائے کہ وہ اپنے سے طاقت ور کو تختی اور معتمل بیانات کے ذریعہ کمزوریوں پر حملہ سے روکا جائے۔

### جنگ کی ابتداء

جس دفت جنگ کا ماحول ہو تو ضروری ہے کہ اس دفت جذبات پر قابو پایا جائے مثلاً دوسری جنگ عظیم کے دوران جب ہطر کی فوجیس یورپ بیں پیش فقدی کر رہی تھیں اس دفت برطانیہ بیں میکس ٹن نے کما تھا کہ اگرچہ قوم کا موڈ جبنجلاہث کا ہے۔ لیکن میرا خیال ہے کہ ہم محض جبنجلاہث کی وجہ سے جنگ کا اعلان نہ کریں۔

لیکن ساتھ ہی ایے لوگ بھی ہوتے ہیں کہ جو خالات کو بگاڑتے ہیں۔ مثلاً جنگ دوم کی ابتدا میں دار الامراء میں تقریر کرتے ہوئے ایک رکن نے کما کہ "ممٹر چبرلن خون ریزی سے بچنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ درنہ میں خود تو کل ہی جنگ شروع کر دوں۔" اس نے اپنی تقریر میں مزید کما کہ برطانیہ 1914ء کے مقابلہ میں جنگ کے لئے زیادہ تیار ہے۔ حالا نکہ اس کا یہ بیان حقیقت پر مبنی نہیں تھا۔ اور وہ بیٹنی طور پر اس پوزیشن میں تھا کہ جمال سے اسے صحح صورت حال کا علم تھا۔ جب مستقبل کا مورخ جنگ کی وجوہات کھے گا جمال سے اسے صحح صورت حال کا علم تھا۔ جب مستقبل کا مورخ جنگ کی وجوہات کھے گا تو اس میں بیٹینا اس قسم کے بحر کانے والے بیانات کو بھی شامل کرے گا۔

# جنگ کے جراثیم

اگر مکول کی پالیسی میں اس فتم کی کمزوریاں ہوں تو وہ جنگ کا سبب بن جاتی ہیں۔ جدردی افرت مفاد اور وفاداری انسان کے فیصلوں کو متاثر کرتی ہے اور اس فتم کی محک نظری سے ذہن اور روبہ میں توازن نہیں رہتا۔ وہ کون ساعمل ہوتا ہے کہ جو جنگ کو پیدا كريا ہے۔ اس مطالعہ كے لئے 1914 سے پہلے كى 50 سالہ ماریخ كو أكر يوها جائے تو اس عمل کو بمتر طریقہ سے سمجما جا سکتا ہے۔ اس عمل کو سمجھنے کے لئے ان وستاویزات کو برھنے کی ضرورت نہیں کہ جو حمرانوں' وزیروں' اور جزلوں نے ترتیب دی ہیں۔ بلکہ ان نوٹس کو پڑھنا چاہئے کہ جو مورخوں نے حاشیوں پر لکھے ہیں یا وہ کچھ بانیں جو زبانی سینہ یہ سینہ چینی ہیں۔ ان سے ان کی زاتی نفرت' اور سپائی کے سلسلہ میں ان کی لاتعلق ظاہر ہوتی ہے۔ اور یہ وہ کزوریال ہیں کہ جن کی وجہ سے خطرناک قتم کی بر گمانیاں پیدا ہوتی ہیں۔ میرا خیال ہے کہ صدافت ایک بنیادی خوبی ہے۔ اور یہ سوچ اور فکر کی بنیاد ہے کہ جو ترقی کو آگے برمعانے میں مدد کرتی ہے۔ اکثر ناکامیوں کے پس منظر میں انتہا پندی کو د خل ہو تا ہے۔ اعتدال کا راستہ بیشہ محفوظ راستہ ہو تا ہے اس مورت حال کو دیکھنے کے لئے کہ کن بیانات سے ' تحریری ہوں یا زبانی 'کوئی بحران شروع ہوا۔ یہ ضروری ہو تا ہے کہ ان مانات کی صداقت کو بر کھا جائے اور ان میانات سے جو مشکلات میدا ہوتی ہیں۔ وہ مجی اس وقت دور ہو سکتی ہیں کہ جب بیان کا سچائی کے ساتھ تجوید کیا جائے۔ بغیر سویے سمجھ نیلے دے دیا۔ افواہوں کو پھیلانا، مبالفہ امیر بیانات دیا۔ یہ وہ کروریاں ہیں کہ جو جنگ کے جذبات کو پھیلاتی ہیں۔ اور ان کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ جنگ کے جرافیم مارے اپنے اندر ہوتے ہیں۔ اور ان کا تعلق معاشیات سیاسیات اور زبب سے اس قدر نمیں ہو آ۔ ہم کس طرح سے یہ امید کر سکتے ہیں کہ ہم دنیا سے بغیر خود کا علاج کرائے ہوئے اور خود کی اصلاح کے بغیر جنگ کا خاتمہ کر سکتے ہیں۔ کیونکہ جنگ کی بنیادی وجوہات خود ہارے اندر ہوتی ہیں۔

# جراثیم کیسے پھیلتے ہیں

جنگ کے یہ جرافیم ان لوگوں میں بت باعمل ہوتے ہیں کہ جو ملک و قوم کے معاملات پر افتیارات رکھتے ہیں۔ افتیارات کے جس ماحول میں وہ گھرے ہوتے ہیں۔ اور طاقت و افتدار کے حصول میں جس قدر مصروف ہوتے ہیں۔ اس قدر ان میں اس کے استعال کا جذبہ برھتا رہتا ہے۔ اگرچہ معافی وجوہات کی اپنی جگہ ایمیت ہے۔ گر گرا اور فیملہ کن عضر انسانی فطرت میں ہوتا ہے، کہ جس میں قبضہ و حصول کی خواہش' مقابلہ کرنے کا جذبہ' غرور و فخر' اور جیل ہو تا نے ہی کہ جس میں قبضہ و حصول کی خواہش' مقابلہ کرنے کا جذبہ' غرور و فخر' اور جنگ جو یا نہ جذبات ہوتے ہیں۔ اور یہ انسان میں اس وقت نشونما پاتے ہیں کہ جب اس کا تعلق بے ایمانی اور دھوکہ سے ہو اور وہ صدافت سے بیزار ہو۔

پہلی جنگ عظیم کے شروع ہونے سے 25 سال کے حالات میں ہم جرمنی کے قیمر میں جو اہم خصوصیت دیکھتے ہیں وہ اس کا نخر و غرور تھے۔ اور اس میں اس برطانیہ سے جلن و حسد اور محبت بھی شامل تھی۔ اس کی شخصیت کے ان پہلوؤں کو نظر میں رکھتے ہوئے ہم بخولی انداز ہ لگا سکتے ہی کہ جنگ کے سلسلہ میں اس کا انگلینڈ سے کیا رویہ ہو سکتا تھا

پہلی بھگ بھی سے پہلے ہم آس اور روس کی حکومتوں کے رویہ اور خصوصیت سے
ان کے امور خارجہ وزیروں کے بیانات کا مطالعہ کریں تو اندازہ ہو گا کہ کس طرح انہوں
نے بجائے اس کے ذاتی بے عزتی کو برداشت کر لیت اس کی خاطر ہزارہا لوگوں کو قربان کر
دیا۔ اور کس طرح آس ای کومت جرمنی کے قیمر کے بھڑ کانے پر جنگ میں اس قدر آگ
برم گئی کہ اس کا رکنا ناممکن ہو گیا۔ عقل اور ہوش مندی کی بجائے اس نے جذبات پر
نیادہ بھروسہ کیا۔ جب آس ا نے جلد بازی میں جنگ کا اعلان کر دیا تو جرمنی کو بھی اس کا
ساتھ دینا پڑا کیونکہ دوسری صورت میں اس پر کروری کا الزام لگا، آس نے دوسری جانب
سے سوچا کہ اگر اس نے جنگ میں سستی دکھائی تو اسے جرمنی سے جس الداد کی توقع ہے وہ
سنیں طے گی۔ اندا ان حالات میں ایک الی جنگ کی ابتداء ہوئی کہ جس نے وسیع بیانہ پر

قل و غارت كرى كا بازار كرم كيا-

جب جنگ شروع ہوئی تو فوج نے فوتی وجوہات کی بنیاد پر تمام افقیارات سنجال لئے، جرمن فوج ہو کہ آسٹوا کی فوج کو بحڑکا رہی تھی، روس کے جنگ میں آنے کے بعد جنگ کے لئے اور زیادہ تیار ہو گئی اور یہ ولیل دی کہ فوتی صورت حال پہلے کہ مقابلہ میں ان کے حق میں اب زیادہ ہے، انہوں نے قیصر سے روس کے ظاف اعلان جنگ کرا دیا۔ اس نتیجہ میں وہ فرانس سے جنگ کرنے پر جمجور ہوئے۔ محض اس لئے نہیں کہ فرانس روس کا حلیف تھا۔ بلکہ اس لئے کہ جرمنی کا جنگی منصوبہ اس قتم کا تھا کہ دونوں طاقتوں سے بیک وقت جنگ کی جائے، یہ منصوبہ اس قدر نکا اور نہ تیدیل ہونے والا تھا کہ اس کو وہ تبدیل کرکے منصوبہ کے عمل کو خراب نہیں کرنا چاہتے تھے۔ اس لئے قیمراور چانسلر کے احتجاج کیے باوجود روس اور فرانس کے ظاف جنگ کا اعلان کر دیا گیا۔ چو نکہ جرمن منصوں کے باوجود روس اور فرانس کے ظاف جنگ کا اعلان کر دیا گیا۔ چو نکہ جرمن منصوں کے تحت وہ فرانس کے سرحدی قلموں کو مسار کرنا چاہتے تھے اور یہ اس وقت تک ناممان تھا جب تک کہ وہ بلجیم سے نہ گزریں۔ بلجیم کی غیرجانبداری کو جب توڑا گیا تو اس کے ضامن جب کے طور پر برطانیہ کو بھی جنگ میں الجمتا ہے۔

اس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اگر فرج کو جنگ کی منصوبہ بندی کے تمام افتیارات دے دئے جائیں تو وہ کس طرح سابی' معاشی اور افلاقی وجوہات کو نظر انداز کر کے اپنے فوتی منصوبہ پر عمل کرنے پر زور کے اپنے فوتی منصوبہ پر عمل کرنے پر زور دیتے جی اس لئے جب جرمن منصوبہ کا بنیادی بلان ناکام ہوا تو وہ الی مشکلات میں کھنے کہ ان کا لکنا مشکل ہو گیا۔

اس فتم کے دوسرے حالات کی وجہ سے جنگ کا خاتمہ مشکل ہو گیا۔ 1917ء میں جرمنی میں وہ پارٹی کہ جو امن کی حامی تقی اس کا قیمر پر اثر بربھ گیا تھا اور وہ اس پر تیار شعے کہ تمام مفتوحہ غلاقوں سے جرمن فوجوں کو واپس بلا لیس بلکہ یہاں تک کہ الس لورین کا ایک حصہ بھی فرانس کو دے دیں۔ جیہا کہ بعد میں پنتا چلا کہ ان کی بیہ کوششیں اس وجہ سے ناکام ہو کیں کہ برطانوی حکومت تک ان مفعولوں کو پنچایا بی نہیں گیا۔ اس کی وجہ بیا تقی کہ مسٹر ربوٹ کو اس پر اعتراض تھا کہ بیہ بات مسٹر برائنڈ کی معرفت کموں کملائی گئی، بینی اس کی وجہ فرانسیں وزیر خارجہ اور فرانسیی وزارت خارجہ کے درمیان تعلقات کی

کھیرگی متی اور جب تک حقائق معلوم ہوے ان کی وجہ سے مشرربوث کا تو زوال ہوا۔ حراس وقت تک قیمر جنگ جو بارٹی کا غلبہ ہو چکا تھا۔

اس طرح سے جب آسموا کے بادشاہ نے جرمنی سے اپنے تعلقات تو ژنا چاہئے اور اس طرح اس کا خواہش مند ہوا تو اس کی خواہشات پر کوئی توجہ نہیں دی گئ اور اس طرح امن کا ایک شاندار موقع کمو دیا گیا۔ اس کے پس مظریس اٹلی کے وزیر خارجہ اور فرانس کے وزیراعظم کی خالفت تھی کہ جس کی وجہ سے انہوں نے اس کو برطانوی اور امرکی کومتوں سے چھپائے رکھا۔ اور خفیہ طور پر اس کی اطلاع جرمنی کی دے دی۔

جزل ہوف مین نے بااثر لوگوں کے سیای گھ جوڑ اور سازشوں پر خوب لکھا ہے۔

د جب کی کو بااثر لوگوں کو قریب سے دیکھنے کا موقع لما ہے' اور وہ ان کے ایک دوسرے سے خلاف تعلقات کو دیکھتا ہے۔ ان کی متفاد خواہشات سے واقف ہو آ ہے اور ان کی نظروں اور ایک دوسرے کے خلاف عداوتوں کا مشاہدہ کرتا ہے۔ تو اس کو یہ زان میں رکھنا چاہئے کہ دوسری جانب فرانیسیوں' اگریزوں' اور روسیوں میں بھی الی بی خراب ترین صورت طال ہو گ۔ افدار کی جنگ اور ذاتی مفاوات کو پورا کرنے کی خواہشات انبان کے کروار کو منے کر دیتی ہیں۔ میرا خیال ہے کہ صرف وہ انسان اپنے وقار اور عزت کو مخوط رکھ سکتا ہے کہ جو اپنی جاگیر میں رہتا ہے کیونکہ وہاں اسے کی سازش کی ضرورت نمیں ہوتی۔ کیونکہ ایک مورت نمیں ہوتی۔ کیونکہ ایک مورت نمیں ہوتی۔ کیونکہ ایک مازش کی ضرورت نمیں

جنگ کی تاریخ کو اگر فرتی حربوں اور ساس عمل کے ذریعہ دیکھا جائے تو حقیقت میں وہ سطی ہوتی ہے۔ اس میں افراد کے ذاتی خیالات اور ذاتی عمل سمرے اور دریا ہوتے ہیں۔ جیسا کہ ہوف مین نے کما ہے۔ "زندگی میں پہلی مرتبہ میں نے تاریخ کی تھکیل کو بہت قریب سے دیکھا ہے ' اور اب مجھے اس کا پہتا چلا ہے کہ اس کا حقیقی عمل کری سے بالکل مختلف ہے جو کہ اب تک ہم آنے والی نسلوں کو بتاتے رہے ہیں۔"

### جنگ کے بعد

تاریخ سے ہم یہ سکھتے ہیں کہ جنگ ایک اور جنگ کو پیدا کرتی ہے۔ یہ ایک فطری بات ہے۔ جنگ کا ماحول کالفانہ جذبات کی تمام اقسام کو ابھار تا ہے۔ اور ان کو جنگ کے بعد سازگار ماحول لماتا ہے۔ خاص طور سے ایک طویل تھکا دینے والی جنگ ان جذبات کو ابھارنے میں مدوگار ہوتی ہے' اور خصوصیت سے اگر اس جنگ میں کی ایک حریف کو کمل طور پر فتح ہو جائے تو اس صورت میں فکست خوروہ اپنی تمام مصیبتوں اور مشکلوں کے لئے فاتح کو ذمہ دار قرار دیتے ہیں اور اپنی حماقتوں اور غلطیوں کی بجائے فکست کو ساری مشکلات کا سبب گردنے ہیں۔ ان کا خیال ہوتا ہے کہ اگر وہ فتح مند ہو جاتے تو وہ تمام برے اثرات سے فاج جاتے۔

ان تمام ننائج اور طالات کا مشاہرہ پوری طرح سے 1914ء اور 1918ء کی بنگ کے بعد کے طالات کے تجزیہ سے ہو سکنا ہے کو تکہ یہ وہ جنگ تھی جو سب سے زیاوہ تلخ اور سب سے زیاوہ تھکا دینے والی تھی اور اس جنگ کی خصوصیت بھی تھی کہ اس میں پہلی مرتبہ لوگوں کی اکثریت نے شمولیت کی تھی۔ اور پھر ان مکوں میں کہ جنوں نے جنگ میں حصہ لیا تھا ان لوگوں کی حکومت تھی جو دہشت اور جنگ چاہتے تھے اور یہ لوگوں کی توجہ ان کے بنیادی مسائل سے بٹا کر جنگ کی طرف لے جانا چاہتے تھے۔ خصوصیت سے جرمنی میں کہ جس کے بنیادی مسائل سے بٹا کر جنگ کی طرف لے جانا چاہتے تھے۔ خصوصیت سے جرمنی میں کہ جس کے بست سارے مسائل تھے۔ اور جو کہ نہ صرف شکست خوردہ تھے بلکہ جو ذہنی طور پر فوجی عزائم دیکھتے تھے۔

## فنح كا فريب

آری سے یہ می سیمتے ہیں کہ کمل فتح فاتحین کی خواہشات کے مطابق پیشہ کے لئے امن نہیں لے کر آئی بلکہ یہ امن بجائے ایک ئی بنگ کو پیدا کرتی ہے۔ کیونکہ فتح کی وجہ سے فلکت خوردہ لوگوں میں انقام اور بدلہ لینے کے جذبات شدت سے پیدا ہوتے ہیں اس صورت نیل آگر فتح کی اتحاد کے نتیجہ میں ہو تو یہ بیشہ نئے رقیبوں کو پیدا کرتی ہے۔ اس کی تقدیق ہاری آری ہے۔ مثلاً سرہویں صدی میں ہم نے ہالینڈ کی مد سے اسین کو فلکت دی' اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ہم نے ہالینڈ کے ساتھ تین جنگیں لایں' اور سال خورانس کی مد سے اس کی طاقت کو ختم کیا۔ اور پھر جنگوں کے بعد جو کہ پوری ایک طاقت کے خلاف ہم نے کئی نئے اتحاد بنا دی' اور چھ جنگوں کے بعد جو کہ پوری ایک طاقت کے خلاف ہم نے کئی نئے اتحاد بنا دی' اور چھ جنگوں کے بعد جو کہ پوری ایک صدی تک جاری رہیں' ہم نے فرانس کی قوت کو قوڑ دیا۔ لیکن فورا ہی ہمارے اتحادیوں میں روس اور پروشیا' ہمارے سب سے زیادہ خطرناک وعمٰن بن گئے' اور ہمارے اتحادیوں میں روس اور پروشیا' ہمارے سب سے زیادہ خطرناک وعمٰن بن گئے' اور ہمارے اتحادیوں میں خوانس شامل ہو گیا کہ جے ہم نے بری طرح سے فلکت دی تھی۔

اس لئے کریمیا کی جنگ میں برطانیہ نے فرانس کی مدد سے روس کو ختم کرتا چاہا اور 5 مال بعد بی برطانیہ کو ایک بار فرانس سے خطرہ ہو گیا۔ یہ خطرہ وقتی طور پر اس وقت ٹل گیا جب کہ 1971 میں جرمنی نے فرانس کو فکست دی انیسویں صدی کی آخری دہائی میں برطانیہ ایک بار پھر روس اور فرانس سے جنگ کے لئے تیار تھا۔ اور ان کی مخالفت میں اس نے جرمنی سے معاہرہ کرنے کی ناکام کو شش کی۔ اور پھر جاپان سے اتحاد قائم کیا تا کہ روس کو مشرق بعید میں روک سکے اس کی وجہ سے جاپانیوں کو اس کا موقع ملا کہ وہ روس کی قوسیع پندی کی مخالفت کر سیس۔ اور جاپان کے ہاتھوں روس کی فکست کی وجہ سے فرانسیی و روی اتحاد کنرور ہوا اور وہ جرمنی کی برحتی ہوئی طاقت کو نہیں روک سکے۔ اور فرانس کا طیف بنا دیا۔

ك خطرات الله ك بجائ جنگ ك شعلول من الجمة رب فتح کا جو تصور ہے وہ یہ ہے کہ کوئی بھی ملک یا لوگ جنگ کے بعد ایس امن کی

بورپ میں 1914ء اور 1939ء کی جنگوں میں اتحادی اور حلیف بدلتے رہے اور جنگ

صورت حال سے وو جار موں کہ جو جنگ سے پہلے نہ تھی۔ اس قتم کی فتح اس وقت ممکن ہے کہ جب اس کے متائج سے فوری طور پر فائدہ اٹھایا جائے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ فاتمہ کو اپنے دسائل کے مطابق سے فوری پورا کیا جائے۔ یہ عقل مندی ہے کہ امن کے تخط کے لئے جنگ کی جائے۔ گریہ ایک غلطی ہوگی کہ فتح کے لئے اپنے تمام ذرائع کو

استعال کر کے خود کو تھکا دیا جائے۔ تاریخ کا تجزیہ سکھاتا ہے کہ وہ قویں جو جنگ سے پہلی صورت حال سے فائدہ اٹھاتے ہوئے گفت و شنید کر کے معاہدہ کر لیتی ہیں وہ مناسب شرائط

کو حاصل کرے کوشش کرتی ہیں کہ ایک ایل جنگ سے گریز کریں کہ جس کا مقصد صرف

فتح ہو۔ م یہ ایک زبردست غلطی ہے آگر یہ سمجما جائے کہ طاقور جارح کو پرامن طریقہ سے

رد کا جا سکتا ہے۔ اگر اسے حملہ نہ کرنے کی رشوت دی گئی۔ تو پھروہ مزید اور رشوت طلب كرے گا- اس لئے اسے صرف طاقت كے ذريعہ بى روكا جا سكتا ہے۔ تاریخ كا مطالعہ اس تم کے شواہد مانے لا آ ہے کہ کی مذب ریاست کے زوال کا سبب یہ نہیں ہو آ کہ اس پر دیشن کا براہ راست حملہ ہو اور حملہ اس کو تباہ او برباد کر دے' اس کے زوال کی وجہ

اندرونی ہوتی ہے کہ جس میں جنگ کے متیجہ میں اس پر تھکاوٹ طاری ہو جاتی ہے اور یمی فنکلی اسے کمزور کر دبی ہے۔

### جنگ کو روکنا

ماری سے یہ سیکما جاتا ہے کہ ایک طول جنگ کے بعد اس کے بچنے والے اس تیجہ

ر کینچتے ہیں کہ جنگ میں کوئی بھی فاتح نہیں تھا' بلکہ دونوں عی ہارنے والے تھے۔ یہ حقیقت 500 ق۔ م میں چینی کلاسک سنوو کے اندر بھی لمتی ہے۔ جنگ صرف اس صورت میں فائدہ مند ہوتی ہے کہ جو اس کے نتائج سے فوری طور پر فائدہ اٹھایا جائے۔ اور صرف ایک جارح یہ امید کر سکتا ہے کہ وہ فوری فقے سے فائدہ

الله العایا جائے۔ اور سرف ایک جاری ہیہ امید کر سما ہے کہ وہ توری کر سے قائدہ العایا جائے۔ اور سے قائدہ العام گا۔ اگر جنگ میں فوتی منائج نہ لکلیں تو پھر یاہمی جنگ طویل ہو جاتی ہے۔ اور یہ جنگ کی تمام طاقتوں کو جاہ کر دہتی ہے' یمال تک کہ یہ یاہمی گفت و شنید کے ذریعہ ختم کی

کونکہ جارح جنگ اس کئے شروع کرتا ہے کہ وہ اس سے فائدہ اٹھا سکے اس لئے وہ پر امن تعفیہ کے لئے تیار ہوتا ہے جب کہ جس پر عملہ کیا گیا ہو وہ انقام کی خاطر اس وقت تک جنگ کرتا ہے کہ جب تک اسے فئے نہ ہو جائے طلائکہ تجہات اس بات کے گواہ بین کہ طویل جنگ کے بعد فئے ایک سراب فابت ہوتی ہے۔ انقام کی خواہش فطری ہوتی ہے۔ لیکن اس کے دور رس نگلتے ہیں کہ جو نقصان کا باعث ہوتے ہیں۔ اور اگر انقام کی خواہش کے لیا جائے تو پھرایک چکر شروع ہو جاتا ہے کہ اس کے بعد دوسرا اس انقام کی خواہش کرتا ہے۔ کہ طویل کرتا ہے۔ اس لئے ایک سجھورار سیاسدان بھشہ اس بات کی کوشش کرتا ہے کہ طویل جنگ کے بجائے فوری طور پر کوئی سجھورہ ہو جائے۔

بعث علی بہت ورن ور پر ون جورہ ہو ہا۔ وہ ملک کہ جس پر حملہ کیا گیا ہو اور جو حملہ کے بتیجہ میں نقصانات سے ودچار ہوا ہو، جب امن اور معاہدہ کی بات ہو تو اس کی شرائط کو زیادہ سے زیادہ تشلیم کرنا چاہے آکہ اس کے نقصانات اور انقام کے جذبات کو اس طرح سے معندا کیا جائے۔

## یہ دھوکہ کہ موجودہ دشمن مختلف ہے

تاریخ میں لوگ بار بار اس فریب کا شکار ہوتے ہیں کہ ان کا موبودہ دشمن ماضی کے دشتوں سے زیادہ دشتوں سے زیادہ دشتوں کے مقابلہ میں مختلف ہے' اس ضمن میں بید کما جاتا ہے کہ بید پہلے دشمنوں سے زیادہ خالم اور بدمحاش ہے۔ مثلاً اہل برطانیہ کے لئے بید دشمن سولویں اور سربویں صدی میں اسین تھا۔ اٹھارویں صدی میں بید فرانس کا کوئی چماردہم تھا' اور اس صدی کے آخر میں بید ترین دشمن فرانسیی انقلاب بن گیا' جب ابتدائی انیسویں صدی میں نچولین کے سراس کا

خاص بات یہ ہے کہ نہ صرف احساسات بلکہ زبان تک ایک ہوا کرتی ہے۔ مجھے مضور موسرخ اسب کا ایک مشہور جملہ یاد آ رہا ہے کہ جو اس نے اس وقت کما تھا کہ جب رطانیہ پر نجولین سوم کے حملہ کا خطرہ تھا' جب اس سے پوچھا گیا کہ جرمن اور اہل برطانیہ

یہ سرا بندھا۔

کول آریخ میں بیشہ پرامن اقوام رہی ہیں۔ (جو کہ درحقیقت ایک انتهائی غیر آریخی بیان ہے) قو اسب نے جواب دیا۔ "اس لئے کہ فرانس کا جو روبیہ آج ہے۔ وہ چھلے ہزار سال کی تاریخ میں بھی رہا ہے لینی جارح نغیردانشمندی اور دھوکہ دیئے والا۔"

## معاہدوں کا فریب

اریخ کا ایک سبق بی ہے کہ حکومت کے درمیان ہونے والے معاہدوں میں کوئی

استخام نمیں ہو تا سوائے اس کے جب تک یہ حکومتیں ان معاہدوں کو اپنے مفاد کے لئے ضوری خیال کرتی ہیں۔ میرا خیال ہے کہ تاریخ کا کوئی بھی سنجیدہ طالب علم ان کھو کھلے جملوں پر نقین نمیں کرے گا کہ جن میں معاہدوں کو "مقدس" کما جاتا ہے۔ اس حقیقت کو تشکیم کرتے ہوئے عالمی امور اخلاقی اصولوں پر نمیں بلکہ مفادات پر ہوتے ہیں۔ معاہدوں کی حقیقت کو بھی سمجھا جا سکتا ہے۔ کہ ان کا وجود دو یا دو سے زیادہ طاقتوں کی ضورت اور سمولتوں پر ہوتا ہے' اگر ان میں دونوں کا باہمی مفاد ہے تو یمی کی معاہدے کی ضانت ہوتی ہے۔ کمزور طاقت کی جانب سے اگر بات چیت ہو تو اس کی کوئی ضانت نمیں ہوتی۔ دو طاقتوں کا متوازن قوت رکھنا معاہدہ کو برقرار رکھنے کے لئے ضروری ہو جاتا ہے۔

جنگ کے موضوع پر آری جو پھے ہمیں سلمانی ہے۔ اس میں ایک بنیادی عظمی جو ہوتی رہی ہوتی رہی ہے وہ یہ کہ امن سے پہلے یہ مطالبہ کیا جاتا ہے کہ خالف راہنما کو افتدار سے علیحدہ کیا جاتا ہے کہ خالف راہنما کو افتدار سے علیحدہ کیا جائے جیسا کہ پہلی جنگ عظیم میں ہوا کہ جب قیصر کی برطرفی کو امن پر ترجیح دی گئے۔ اس طرح سے وہ فوتی پارٹی کہ جو جنگ کی ذمہ دار تھی وہ صاف چے نکل اور جس جماعت نے صلح کی بات چیت کی تھی اس پر فکست کی ذمہ داری ڈال دئی گئے۔ کیونکہ اگر مخالف راہنماؤں کو امن سے پہلے افتدار سے بنا دیا جائے تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ وہ جنگ کرنے کی تمام ذمہ داریوں سے بری الرمہ ہو جاتے ہیں۔

ان کے اس فرار کی سزا آنے والی نسلوں کو بھکتنا پرتی ہے۔ مثلاً بظر کے اقتدار سے مثلہ بطر کے اقتدار سے مثلہ جانے کی صورت میں اس کے لئے خوشگوار تبدیلی پیدا ہو گئی اور وہ خود ایک روایت بن گیا جو کہ ممذب دنیا کے لئے بوے خطرہ کا باعث ہے اس طرح سے بظر نپولین سے زیاوہ خطرناک ٹابت ہو سکتا تھا کیونکہ اس نے اس زیاوہ ساتی اصلاحات کیں تھیں اس

لئے اس کی مخصیت عوام کے لئے زیادہ جاذب ہو کئی تھی۔ اگر جنگ کے بعد کے طالات ذرا بھی خراب ہوتے تو بطر کی مخصیت دوبارہ سے نجات دہندہ کی شکل میں ابحر کر آئی۔
اس کے مقابلے میں دہ راہنما کہ جنوں نے جنگ شروع کی تھی جب دہ امن کے لئے مجبور ہوئے تو انہیں لوگوں کی جانب سے سخت مخالفت اور تنقید کا سامنا کرنا ہڑا کیونکہ انہوں نے اپنی تمام مشکلات اور مصیبتوں کا باعث انہیں قرار دیا۔ اس کے نتیجہ میں انہیں

مجیور کیا جاتا ہے کہ وہ اقدار کو چھوڑ دیں اور پھر لوگوں پر اس کا یہ اثر ہوتا ہے کہ وہ آئندہ جنگ کی جمایت نہیں کرتے۔

جذبات کے ساتھ کوئی بھی سوچ ممکن نہیں' اس طرح جیے کہ دھند میں صاف نہیں دیکھا جا سکتا' اس لئے جذبات کو بیشہ علیحدہ رکھنے کی ضرورت ہے۔ دیکھا گیا ہے کہ اکثر وہ لوگ کہ جو امن کے زبردست حامی ہوتے ہیں دہی لوگ جذبات کے نتیجہ میں جنگ جاہئے لگتے ہیں۔ اور خواہش کرنے لگتے ہیں کہ ہر قیت پر دعمن کو افتدار سے محروم کیا جائے۔

#### دانشور كاتذبذب

بائیں بازو کے وانشور پر امن تحریک میں اہم کروار آوا کرتے ہیں مگریہ لوگ امن کی جدوجد میں فوتی حقیقی پر بہت کم توجہ ویتے ہیں اس کا نتیجہ یہ نکانا ہے کہ ان کی ترک اسلحہ کی پالیسی کی وجہ سے جنگ بند کرنے کی تیاریاں رک جاتی ہیں یا کم ہو جاتی ہیں۔ یہ اس بات کی وضاحت کرتا ہے کہ جنگ دوم میں کیوں ان میں سے اکثر بعد میں جنگ کے خت حامی ہو گئے۔

ایک دانشور کو احماس کرنا چاہئے سے دنیا جذبات کی بنیاد پر تفکیل پذیر ہوئی ہے۔ جذبات کہ جو عقل سے بھی کنٹرول نہیں ہوتے۔ اگر وہ اس چیز کا احساس نہیں کرتا تو سوج اور مشاہرہ سطی ہو جاتے ہیں۔ لیکن ایک مرتبہ جب وہ عمل کی بنیاد پر سوچنا شروع کر رہتا بے تو پھر وہ جذبات کی رو میں بہتا نہیں ہے۔ پچیلی دہائیوں میں بائیں بازو کے دانشوروں نے جو غلطیاں کی ہیں۔ ان میں سے بنیادی غلطی یہ ہے کہ انہوں نے جذبات اور دلیل سے افکار کی اہمیت کو پورے طریقے سے سیس سمجا۔ ان میں سے اکثر دانشورول نے خود اندرونی اور بیرونی معالمات میں دلیل کا استعال نہیں کیا' اور نہ ہی اپنے جذبات پر قابو پایا' اس طرح سے انہوں نے برطانیہ کو مشکلات میں و تھیل کر جنگ پر مجبور کیا۔ جارج اور ویل نے اس موضوع پر بوی محمرائی کے ساتھ تقید کی ہے ان کے مطابق "وہ توانائی کہ جو ونیا كى تفكيل كرتى ب وه جذبات سے ابحرتى بيس اس سے اس كا مطلب نىلى فخر الدروں كا احرام ، نہی عقائد اور جنگ سے محبت ہے۔ لیکن دیکھا جائے تو اس سے بھی زیادہ طاقت ور جذبات ہوتے ہیں۔ وانثور کی توانائی بھی عجائی کی مجت سے ابحرتی ہے اور وہ خواہش كريًا ہے كه اس كا تجربه اور لوگوں كے سجفے كى قوت برھے۔ جيما كه ماريخ بتاتى ہ جذبات نے تاریخ کو بنانے میں اہم حصہ لیا ہے۔ ایک سوچنے والے آدی میں اس وقت توانائی کے سوتے سو کھ جاتے ہیں کہ جب اس کا ظرکی راہنمائی برے عقیدہ اٹھ جاتا ہے اور وہ خود کو وقتی طور پر سملے ہوئے جذبات میں بنے رہا ہے۔

#### طاقت كامسكله

جس قدر میں تاریخ کا مطالعہ کرتا ہوں اس قدر میرا یقین اس پر پختہ ہوتا جاتا ہے کہ کی بھی مئلہ کو طاقت کے ذریعہ حل نہیں کیا جا سکتا ہے' اور اگر اس قتم کی کوئی مثالیں ہیں کہ جن میں طاقت کے ذریعہ مشکلات پر قابو پایا گیا ہے تو اس پر بلاشبہ شک کیا جا سکتا ہے۔ مگر یہ سوال باقی رہتا ہے کہ کیا ہم یہ خطرہ برداشت کرتے ہوئے کہ اب تک جو کچھ عقل و ولیل کے ذریعہ حاصل کیا گیا ہے اسے کھو دیں' اور اس کے ساتھ ہی طاقت وہ قوت کی وہشت کو اس دنیا سے ختم کر دیں؟ اور پھریہ سوال بھی ہے کہ کیا ہم اس قابل ہیں کہ. اسے ختم کر سکیں مرف ایک حل اس کا نظر آتا ہے وہ یہ کہ طاقت ان لوگوں کے پاس آ جائے کہ جو طاقت کے استعال پر تیار نہ ہوں۔ یہ حل جارج برناروشا کے پیش کروہ حل کے مطابق ہے کہ جو اس نے میجر باربرا میں پیش کیا تھا کہ جنگ اس وقت تک جاری رہے گی جب تک کہ بارود بنانے والے بونانی زبان کے پروفیسرنہ بن جائیں اور میرا خیال ہے کہ یماں اس کے ذہن میں گلبرٹ مرے تھے۔ گریہ بھی تو ہو سکتا ہے کہ یونانی زبان کے یر وفیسر بارود بنانے لگیں اور اس کے ساتھ ہی ہم افلاطون کے اخذ کردہ اس متیجہ پر پہنچ ہیں کہ انبانی امور و معاملات اس وقت تک بھتر نہ ہوں محے جب تک حکمراں فلنفی نہ ہو جائيں يا فلفي حكمران نه بن جائيں۔ أكر مسلح فوجوں ير ان لوگوں كا كنٹرول موكه جو اس بات پر یقین رکھتے ہوں کہ طاقت کے استعال سے تابی و بربادی آتی ہے تو صرف اس صورت میں اس برائی پر قابو پایا جا سکنا ہے۔ یکی لوگ اس کا استعال اس وقت بستر طریقہ بر كر كے بيں كہ جب تمذيب كے وشن انسين اس كے استعال ير مجبور كريں-

یہ بات قابل ذکر ہے کہ 1914 1918 میں جو ساس راہنما طاقت کی خرابیوں سے باشعور ہو گئے تھے' انہوں نے اس کا اظہار بعد میں کیا اور یہ وقت تھا کہ جو ہونا تھا وہ ہو چکا' اور حالات ان کے کنٹول سے باہر ہو مچکے تھے۔

#### طاقت کو محدود کرنے کامسکلہ

تجربہ یہ بتا آ ہے کہ بین الاقوای تحفظ یا ترک اسلحہ کے کی منصوبہ کی سب سے بری کروری یہ ہوتی ہے کہ ان کے لئے بہت سارے اہرین کی تجاویز اور آراء کو ہم آہگ کرنا مشکل ہو جا آ ہے۔ مسلسل کانفرنسیں منعقد کی جاتی رہتی ہیں یمال تک کہ کی بتجہ پر پہنچنے کے امکانات کم سے کم ہوتے چلے جاتے ہیں اور ساسی تحریک ہیں تعکاوٹ آ جاتی ہے۔ اور اس میں کوئی تعجب کی بات نہیں کہ جنگ کے محکمہ کا یہ کام نہیں کہ جنگ کے بارے میں مطالعہ کرے اس کا کام ہے کہ جنگ کے ہتھیار و آلات کو تیار کرے۔ اس لئے وہ تمام لوگ کہ جن کا تعلق جنگ کے محکمہ سے ہوتا ہے ان کی ملازمت اور روزگار کا انحصار جنگ پر ہوتا ہے اس لئے ان سے یہ توقع نہیں کرنی چاہئے کہ وہ اس مسئلہ کو انحصار جنگ پر ہوتا ہے اس لئے ان سے یہ توقع نہیں کرنی چاہئے کہ وہ اس مسئلہ کو معروضی طور پر دیکھیں گے یا وہ راہیں تلاش کریں گے کہ جن کی وجہ سے اسے ختم کیا جا

جگ کے گرے ماکل پر جزاوں' ایڈ مراوں' یا مار شلوں سے معورہ لینا ایا بی ہے کہ جیے کی دوا ساز سے کسی پرائی اور چیدہ بیاری کے بارے میں رائے لی جائے۔ وہ دواؤں کے بارے میں تو واقعیت رکھتا ہے' گریہ اس کا کام نمیں ہے کہ وہ بیاری کی وجوہات و ماگئے کے بارے میں بھی رائے دے کیے' نہ بی یہ اس کا شعبہ ہے کہ وہ بیار کی نفیاتی صورت مال کا تجزیہ کر سے۔

# عالمي تنظيم كامسكه

جب بھی کی اتحاد میں کوئی ٹوٹ پھوٹ ہوتی ہے' اور جب اس اتحاد کو برقرار رکھنے کے لئے کوئی متوازن طاقت نہ ہو' تو اس صورت میں اتحاد کو برقرار رکھنے کی تمام کوششیں ناکام ہو جاتی ہیں۔ تاریخ بتاتی ہے کہ اتحاد میں بیشہ سے کوئی ایک حریف اس بات کی کوشش کرتا ہے کہ وہ بافتیار رہے' اور چھوٹے گروپ جو اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ اتحاد کو باتی رکھیں تو اس کے بیجہ میں انتشار اور پراگندگی پیدا ہوتی ہے اور کی قتم کی سیای و صدت قائم نہیں رہتی۔

تاریخ یہ بھی بھاتی ہے کہ ترقی کے عمل میں ضروری نہیں کہ اتحاد اس کا باعث ہو کیونکہ جمال پر اتحاد ہوئ وہاں نظریات اور خیالات میں کیسانیت پیدا ہو گئ اور اس کی وجہ سے نے افکار تخلیق نہیں ہوئے یا ان کو نشونما کا موقع نہیں ملا۔ اور جمال پر زبروسی اتحاد کو قائم کیا گیا تو اس صورت میں اس کے خلاف ردعمل کے طور پر ٹوٹ پھوٹ اور تا انقاقی پیدا ہوئی۔

دیکھا جائے تو توانائی اختلاف سے پیدا ہوتی ہے اس لئے ترقی کے لئے ضروری ہے کہ اختلاف کو برداشت کیا جائے اور انہیں دیایا نہیں جائے۔ اس لئے پاکدار امن بھی ای وقت قائم ہو سکتا ہے کہ جب باہی طور پر ایک دو سرے کی گلمداشت کی جائے اور ایک متوازی طاقت کو برقرار رکھا جائے۔ عالمی امور میں طاقت کے توازن کا نظریہ ایک آزمودہ نخ ہے۔ ایمن جس طرح سے توازن کے اس نظریہ کی یورپی آرخ میں ناکای ہوئی ہے اس کی وجہ سے یہ خیال پیدا ہوا ہے کہ اس کے بجائے کوئی اور متحکم طریقہ دریافت کیا جائے کہ جو امن کو باقی رکھ سکے۔ ان میں سے دو راستے ہیں کہ یا تو متحد ہوا جائے یا فیڈریشن کہ جو امن کو باقی رکھ سکے۔ ان میں سے دو راستے ہیں کہ یا تو متحد ہوا جائے یا فیڈریشن قائم کی جائے۔ فیڈریشن خوالے وائی ویا رہتا ہے جب کہ اتحاد اجارہ داری کے اصول ہو تا گم ہو تا ہوا ہے جب کہ اتحاد اجارہ داری کے اصول پر قائم ہو تا

ہے۔ اور طاقت پر اجارہ داری اس تاریخی جقیقت کی نظائدی کرتی ہے جے لارڈا کمٹن نے بیان کیا ہے "مام قتم کی طاقتیں برعزانی کی جڑ ہیں' گر کھل طاقت کھل طور پر بدعوانی ہے۔" آگرچہ اس خطرہ سے فیڈریٹن بھی آزاد نہیں' اس لئے دستوری ڈھانچہ ہیں اس قتم کے ادارے اور نکات ہوں کہ جو چیک اینڈ بیلنس" کر سکیں' صرف اس طریقہ سے امن کو بحال رکھا جا سکتا ہے اور ملک ہیں اختلافات کو روکا جا سکتا ہے۔

## نتائج

جنگ کے جرافیم اس عقیدے میں چھے ہوئے ہیں کہ اجھے نتائج کو حاصل کرنے میں جو بھی ذرائع اختیار کئے جائیں وہ صحیح ہوں۔ لین اگر تاریخ سے کوئی سبق واضح طور پر سیما جا سکتا ہے تو وہ یہ ہے کہ فراب طریقوں سے جو کچھ بھی حاصل کیا جائے گا وہ فراب می ہوگا۔ میرا خیال ہے کہ اگر ہم زارئع کو احتیاط سے استعال کریں تو ان کا انجام فطری طور پر اچھا ہی ہوگا۔

ایک چیز جو زہن میں رکھنا ضروری ہے وہ یہ ہے کہ اگر کسی اچھے بتیجہ کی خاطریہ كوشش كى جائے كه جركے ذريعہ ترقى كو حاصل كيا جائے اور لوگوں كو ان كى مرضى كے ظاف کس کام کو کرنے پر مجبور کیا جائے۔ تو ٹاریخ تو یک بتاتی ہے کہ اس کا بتیجہ بیشہ شدید ردعمل میں ہوتا ہے' اور تاریخ یہ سکھاتی ہے کہ اس کا بقینی اور موثر طریقہ یہ ہے کہ لوگوں کو ذہنی طور پر ترقی کے لئے تیار کیا جائے لوگوں کی راہنمائی کے لئے روشنی کی ضرورت ہے کی ہنر کی نہیں۔ لوگوں کی فکر اور ذہن کو متاثر کرنا تاریخ میں سب سے زیادہ موثر طریقتہ رہا ہے' چونکہ جو تبدیلی فکری اور ذہنی طور پر آتی ہے وہ ست رو ہو تی ہے اور آمتی کے ساتھ آتی ہیں اس لئے بت سے مفرین اور مور خین اس کی اہمیت سے پوری طرح باجر نمیں ہوتے ہیں۔ اب یہ تشلیم کر لیا گیا ہے کہ انسان کے سوچنے کی اہلیت کی وجہ سے انسانی ترقی ہوئی ہے الیکن فکر اور عمل کے درمیان جو فرق ہے اور عمل میں جو سننی خزی ہے اس کی وجہ سے اب تک فکرنے انسانی تہذیب میں جو نمایاں حصہ یا ہے' اس پر پوری توجہ نہیں دی جا سکی ہے۔ اگر حقیقت کی نظروں سے دیکھا جائے تو انسانی فکر میں معمولی اضافہ بھی اس سے برمھ کر ہے کہ مادی طور پر ایک چیز بنائی جائے مگر وہ کچھ عرصہ بعد ہی گر جائے' ایک سلطنت فتح کی جائے گر جلد ہی اس کا زوال ہو جائے' کسی تحریک کی راہنمائی پیدا ہو اور پھروہ ختم ہو جائے۔

اس کے مقابلہ میں ذہنی طور پر سوچ میں بھی اگر اضافہ ہو تو اس کا اثر دیر پا ہوتا ہے۔ جب کوئی نظریہ تخلیق ہوتا ہے تو اس کے مقبول ہونے کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ اس کے خالق اور اس کے مانے والوں کی ذہنی نشودنما ہو آکہ وہ اس کو سجھ سکیس اور اس پر عمل کر سکیں، نظریہ کو تسلیم کرنے کا مطلب ہوتا ہے کہ اس کے مانے والے آپس میں باہمی تعاون پر تیار ہوں۔ اس میں جو راہنمائی کی جاتی ہے اس میں فرد کی انفراویت کو نمیں کیا جاتا بلکہ اسے مزید اجاگر کیا جاتا ہے اور اس میں اعتاد اور جرات پیدا کی جاتی ہے۔ اگر اجہائی طور پر کوئی عملی کام کیا جائے تو صرف یہ دیکھا جاتا ہے کہ کیا جمع کو یا لوگوں کو قابو میں رکھا جا سکتا ہے، لیکن اگر اجہائی طور پر ذہنی ترقی کے لئے بچھ کیا جائے تو یہ صرف اس مورت میں ممکن ہے کہ جب انفرادی طور پر لوگوں کے ذہن کو کشادہ کیا جائے۔

ایک مرتبہ جب اس اصول کو مان لیا جائے کہ ایک فرد ترقی یا تنزل کے عمل میں اہم کردار ادا کرتا ہے تو تاریخ کے تجربات کو ہم سیاسی اہمیت کے بجائے ذاتی اہمیت کی ردشی میں دیکھنے لگیں گے۔ ایک فرد تاریخ سے کیا سیکھتا ہے" زندگی گزارنے کے راہنما اصول اور طریقے۔۔۔ وہ یہ سیکھتا ہے کہ اسے کیا نمیں کرنا چاہئے۔ سب سے اہم اور ضروری چڑیہ ہے کہ انسان کو ممذب طریقہ سے بر آؤ کرنا چاہئے اور کوشش کرنی چاہئے کہ دہ چیزوں کو صاف اور واضح دیکھ سے کہ بلکہ یہ کہ دہ خود کو بھی واضح طور پر دیکھنے کی کوشش کرے۔

زندگی کو کھلی نظر ہے دیکھنا کی پانے کی خواہش کرنا دو مروں کے ساتھ ہدردانہ بر آؤ کرنا اور ان باتوں کے لئے کو شش کرنا کہ جن سے ایک عام آدی کی زندگی پر سرت اور خوشیوں سے مالا مال ہو یہ ایسے عزائم ہیں کہ جن کو پورا کرنے کی اگر کو شش کی جائے تو یہ انسان کو سکھا کی گر کو اس کا راستہ کس قدر مشخن ہے۔

قدر مشخن ہے۔

یہ تجب کی بات ہے کہ لوگ کیوں یہ فرض کر لیتے ہیں کہ صداقت کی تلاش کے لئے کی تربیت کی ضرورت نہیں ہے۔ میرا خیال ہے کہ جو لوگ صداقت کو تلاش کرنا اور اے ابن کرنا چاہتے ہیں انہیں ای قشم کے تجویہ اور تربیت کی ضرورت ہے جو کہ کی اور چیز کے لئے ضروری ہے۔ اسے یہ سیکمنا پڑے گاکہ وہ کس طرح ہر قشم کی خواہش اور ولیجی سے خود اپنی سوچ کو علیحدہ رکھے۔ اس میں کی چیز کے بارے میں جو ہدردی اور